





## شناسنامه طرح

| عنوان طرح:                 | نظامنامه جامع تربیتی و برنامهر                                          | یزی درسی دانشگاه امام صادق درسی                                                             |
|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| عنوان گزارش:               | مبانی نظام تربیتی                                                       |                                                                                             |
| توضيحات:                   | این طرح درقالب سه جلد: مبانی نظاه<br>که گزارش حاضر، مربوط به جلد اول اَ | ر تربیتی، نظامنامهی تربیتی و نظام برنامهریزی درسی تهیه شده ن یعنی مبانی نظام تربیتی میباشد. |
| تاریخ شروع: ۱۳۹۰/۱۱/۱      |                                                                         | <b>ویرایش:</b> اول                                                                          |
| تاریخ ارائهی گزارش: ۵/۸/۲۵ | 179                                                                     | وضعیت: نهایی                                                                                |

## عوامل تهیه

| دکتر محمدمهدی اعتصامی                                                                        | تهیهکننده:   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| مسعود بخشى                                                                                   | مدیر اجرایی: |
| حامد کهوند، علی اسلامجو، سید علیاکبر نگهبان، محمدحسین سلامی، رضا طاهرنیا، محمدمهدی سیفی      | همكاران:     |
| جناب آقایان دکتر محمّدهادی همایون، دکتر رضا محمّدزاده، حجّهالإسلام والمسلمین دکتر محمّد سعید | مشاوران:     |
| مهدوی کنی، یزدان پناه، نصرت پناه                                                             |              |



## مدخل مبانی نظام تربیتی

| 1                     | – فصل اول: مباحث عام                                      |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------|
| ٣                     | ۱-۱- تصديق به حقيقت خارجي وجود (اصل رئاليسم)              |
|                       | ١-٢- اصيل بودن حقيقت وجود                                 |
| ۴                     | ۱-۳- مساوق بودن وجود با وحدت                              |
|                       | ۱-۴- ذومراتب و متكثر بودن حقيقت واحد وجود                 |
| ۴                     | ١-۵- نقيض وجود بودن عدم                                   |
| ۴                     | ۱-۶- واجبالوجود بودن حقيقت وجود                           |
| ۴                     | ۱-۷- رابطهی ایجادی میان واجبالوجود بالذات و بالغیر        |
|                       | ۱-۸- فقر وجودی معلول به علت                               |
|                       | ۱-۹- وجوبی و ضروری بودن نظام موجودات                      |
| ت                     | ۱-۱۰ متکی بودن سلسلهی موجودات بالغیر به موجود بالذاه      |
| 9                     | ۱-۱۱- کلی و عمومی بودن قانون علت و معلول                  |
| 9                     | ۱-۱۲ منتفی بودن صدفه و اتفاق در جهان                      |
| ی و فعل۷              | ۱-۱۳ شمولیت ضرورت علّی و معلولی به همهی اقسام فاعل        |
|                       | ۱-۱۴ رابطهی سنخیت میان علت و معلول                        |
| Υ                     | ١-١٥- تقسيم علت به علت تامه و علت ناقصه                   |
| ٨                     | ١- ١٤ - نشانگرها (دلالتها)                                |
| 11                    | ۱-۱۶ نشانگرها (دلالتها)<br>۱ <i>- فصل دوم: معرفتشناسی</i> |
| 18                    | ٢-١- حقيقت علم و ادراك                                    |
| معرفت1۳               | ۲-۲- حقیقت علم و ادراک ـ اصل رئالیسم و واقع گرایی در ه    |
| 14                    | ۳-۲ تقسیم علم به حضوری و حصولی                            |
|                       | ۲-۴- مراتب علم و ادراک                                    |
| 1۵                    | ۲-۵- تقسیم علم به تصور و تصدیق                            |
| 15                    | ۲-۶- تقسیم علم به بدیهی و نظری                            |
| 15                    | ۲-۷- تقسیم تصور به معقولات اول و ثانی                     |
|                       | ٨-٢ – اقسام حجت (استدلال ـ برهان)                         |
| 17                    | ٩-٢ مجرد بودن علم از خصوصیات ماده                         |
|                       | ۲-۱۰– معيار صدق قضايا                                     |
|                       | ۲-۱۱- ثبات و تکامل در علم                                 |
| 19                    | ۲-۱۲- تقسیم علم به حقیقی و اعتباری (نظری و عملی)          |
| عملی)                 | ۲-۱۳- رابطهی علم حقیقی و اعتباری (رابطهی علم نظری و       |
| ن درروش علمی متناسب۲۱ | ۲-۱۴ - تمایز موضوعی و غایتی در گزارههای علمی و تأثیر آر   |

| 22 | ٢-١٥ منابع معرفت                                     |
|----|------------------------------------------------------|
| 22 | ۲-۱۶ رابطهی علم و عالم                               |
|    | ٢-١٧- علم بهعنوان يک نظام معرفتي                     |
| 27 | ۲-۱۸ شاخههای علوم حقیقی و اعتباری (حکمت نظری و عملی) |
| ٣١ | ۲–۱۹ چالشها                                          |
| ٣۵ | ۲–۱۹ چالشها                                          |
| ۳. | 1 – فصل سوم: خداشناسی (توحید)                        |
|    | ٣-١- حقيقت توحيد                                     |
| 41 | ٣-٢- مقام احديت و مقام واحديت ذاتي                   |
| 41 | ٣-٣- اقسام توحيد                                     |
|    | ۳-۴- مراتب توحید نظری                                |
| 49 | ۳–۵– توحید در عبادت (توحید عملی)                     |
| 41 | ٣-٤- نفي شرک                                         |
| ۵٠ | ٣-٧- اسماء و صفات الهي                               |
|    | ٣-٨- كلمهى توحيد                                     |
| ۵۵ | ٣–٩–چالشھا                                           |
| ۵۶ | ٣-١٠- نشانگرها (دلالتها)                             |
| 0  | ١- فصل چهارم: خلقتشناسی                              |
|    | 4-1- مخلوق بودن جهان                                 |
|    | ۴-۲-حقیقت «از اویی» و «بهسوی اویی» جهان              |
|    | ۴–۳– واحد حقیقی بودن جهان                            |
|    | ۴-۴_ تحت ربوبيت الهي بودن جهان                       |
|    | 4-4- ذاتي بودن ويژگي هر دسته از مخلوقات              |
|    | ۴–۶– غایات ذاتی و کلی داشتن مخلوقات(نه غایات جزئی)   |
| 94 | 4-٧- حق بودن جهان خلقت                               |
| ۶۵ | ۴–۸– نظاممند بودن جهان خلقت                          |
| ۷١ | ٩-۴ بر عدل بودن نظام خلقت                            |
| ٧٢ | ۴-۱۰- خیر بودن مخلوقات وعدمی یا نسبی بودن شر         |
| ٧٢ | ۴-۱۱- تقسیم جهان به غیب و شهادت                      |
| ٧٢ | ۴-۱۲- تقسيم جهان به دنيا و آخرت                      |
| ٧٢ | ۴–۱۳ وجود اختلاف در جهان                             |
| 74 | ۴–۱۴ نظام احسن بودن جهان خلقت                        |
| 74 | 4-10- عبادت تكويني مخلوقات                           |
| ٧۴ | ۴-۱۶ نظام علت و معلولي حاكم بر جهان                  |
| ٧۵ | ۴-۱۷- نظام قضا و قدري جهان                           |
| ٧٧ | 4-14- جهان طبيعت                                     |
| ٨٠ | ۴–۱۹– چالشّها                                        |
| ۸۱ | ۴-۲۰- نشانگرها (دلالتها)                             |

ب

| 10   | ۵- فصل پنجم: فرجامشناسی (معاد)                    |
|------|---------------------------------------------------|
| ۸٧.  | ۵–۱– چیستی معاد                                   |
| ۸٧.  | ۵-۲- ضرورت معاد                                   |
| ۸٩.  | ۵–۳– مراحل حیات انسان                             |
| ۸٩.  | ۵-۴-اجل داشتن زندگی در دنیا                       |
| ۸۹.  | ۵-۵ حقیقت مرگ                                     |
| ۹۱   | 8-8- يومالآخر بودن عالم قيامت                     |
|      | ۵-۷- رابطهي دنيا و آخرت                           |
| 97   | ۵-۸- عالم برزخ                                    |
| 98.  | ۹-۵ تفاوتها و مشابهتهای دنیا، برزخ و آخرت         |
| ۹۵.  | ۵–۱۰– بطلان اسباب دنیایی در قیامت                 |
|      | ۵–۱۱– برطرف شدن حجابها در قیامت                   |
|      | ۵-۱۲- برانگیخته شدن انسان با تمام مراتب           |
| ۹۵.  | ۵-۱۳- حشر هر گروهی با امام خود                    |
| 98   | ۵-۱۴ قضاوت بر میزان حق                            |
|      | ۵–۱۵ شهادت شاهدان و گواهان                        |
| ٩٧.  | ۵–۱۶ دریافت سعادتمندانه یا شقاو تمندانه نامهی عمل |
|      | ۵–۱۷ تجسم عمل در آخرت                             |
|      | ۵-۱۸- روز حق بودن آخرت                            |
| ٩٨.  | ۵–۱۹–عبور از صراط                                 |
| ٩٨.  | ۵-۲۰- سؤال و حساب در قيامت                        |
| ١٠٠. | ۵–۲۱–رستاخيز مخلصون                               |
|      | ۵–۲۲– شفاعت                                       |
|      | ۵-۲۳ تبدیل دوستیهای غیرخدایی به دشمنی در قیامت    |
| 1.1. | ۵–۲۴– سرانجام نیکوکاران                           |
| 1-1. | ۵–۲۵–احوال بهشتیان                                |
| 1.1. | ۵–۲۶ – سرانجام گناهکاران                          |
| 1.7. | ۵–۲۷– احوال دوزخیان                               |
| 1.4  | ۵–۲۸ چالشها                                       |
| ۱۰۵  | ۵-۲۹ نشانگرها (دلالتها)                           |
| 1-1  | ع– فصل ششم: انسانشناسی                            |
| 1.9. | انسان، مخلوق خداوند تبارک و تعالی                 |
| 1.9. | ۶–۲– کرامت ذاتی انسان                             |
| 1.9. | ۶–۳– دو بعدی بودن وجود انسان                      |
| 1.9. | ۶–۴– مجرد و جاودانه بودن روح                      |
| 11+. | 8-۵- مراتب و شئون روح                             |
| 11+. | 8–8– فطرت الهي انسان                              |
| 111. | ۶–۷– ویژگیهای فطری                                |

| ١٣٨   | 8-8-عبوديت، هدف خلقت انسان                                 |
|-------|------------------------------------------------------------|
| 14    | ۶-۹- موانع رشد و کمال                                      |
| 187   | ۶-۱۰- اقتضائات بیرونی در مسیر رشد و کمال                   |
| 187   | ۶-11- دومرحلهای بودن زندگی انسان                           |
| 188   | ۶–۱۲– حیات خانوادگی (بعد خانوادگی حیات انسان)              |
| 10.   | ۶–۱۳ حیات اجتماعی انسان                                    |
| 107   | ۶-۱۴- سنتهای حاکم بر زندگی انسان                           |
| 109   | ۶–۱۵– مبانی انسانشناختی فضیلت                              |
| 19    | 8–1۶– چالشھا                                               |
| 188   | 9–١٧- نشانگرها (دلالتها)                                   |
| 1YY   | ٧ – فصل هفتم: دينشناسي                                     |
| 179   | ٧-١- هدايت عمومي                                           |
| 179   | ٧-٢- اقسام هدايت الهي                                      |
| 1.4   | ٧-٣- دين، محتواي هدايت الهي                                |
| ١٨٠   | ٧-۴- فطري بودن دين                                         |
| 187   | ٧–۵– عقلاني بودن دين                                       |
|       | ٧-۶-انطباق دین با مقتضیات زمان و مکان                      |
| 114   | ٧-٧- واحد بودن دين الهي                                    |
| 114   | ٧-٨-دين حق و اديان باطل                                    |
|       | ٧-٩- ختم نبوت در پيامبر اكرم ﷺ                             |
| 184   | ٧-١٠ قر آن، معجزهی ختمیّهی پیامبر خاتم ﷺ                   |
|       | ۷-۱۱- جامعیت، جهانی و جاودانه بودن اسلام                   |
| 189   | ٧-١٢- تحريفناپذيري قرآن                                    |
|       | ٧-١٣- ولايت وامامت پيامبر اسلام ﷺ                          |
|       | ۷-۱۴- ولايت و امامت امامان معصوم 🖽                         |
| 189   | ٧-1٥- ولايت معنوي پيامبر اكرم و ائمهي اطهار ﴿ اللَّهُ      |
|       | ٧-١۶ غيبت امام دوازدهم 🍔                                   |
|       | ۷-۱۷- رهبری و امامت حضرت مهدی در دورهی غیبت                |
|       | ٧-١٨- ويژگىهاى جهانىشدن دين اسلام                          |
|       | ۷-۱۹- ولایتفقیه، نوع حکومت اسلامی در دورهی غیبت امام عصر 📆 |
| 188   | ٧-٢٠- ولايتفقيه، زمينهساز حكومت جهاني امام عصر ﷺ           |
|       | ٧-٣١ منابع كسب معارف دين                                   |
|       | ۲۲-۷ رابطهی دین با عقل و علم                               |
| ~     | ٧–٢٣ چالشها                                                |
| 198   | ٧-٢۴ نشانگرها (دلالتها)                                    |
| 4.4.4 | $\cdot$ . $	ilde{	au}$                                     |



# مدخل

## مبانی نظام تربیتی

| 1  | ًا – فصل اول: مباحث عام                                   |
|----|-----------------------------------------------------------|
| ٣. | 1-1– تصديق به حقيقت خارجي وجود (اصل رئاليسم)              |
|    | ١-٢- اصيل بودن حقيقت وجود                                 |
|    | ۱-۳- مساوق بودن وجود با وحدت                              |
| ۴. | ۱-۴- ذومراتب و متكثر بودن حقيقت واحد وجود                 |
| ۴. | 1-۵- نقیض وجود بودن عدم                                   |
| ۴. | ۱-۶-واجبالوجود بودن حقيقت وجود                            |
| ۴. | ۱-۷- رابطهی ایجادی میان واجبالوجود بالذات و بالغیر        |
|    | ۱-۸- فقر وجودي معلول به علت                               |
|    | ۱-۸-۱ امکان ماهوی به تبع امکان فقری                       |
|    | ۱-۹- وجوبی و ضروری بودن نظام موجودات                      |
| ۶. | ۱۱- متكى بودن سلسلهى موجودات بالغير به موجود بالذات       |
| ۶. | ۱–۱۱– کلی و عمومی بودن قانون علت و معلول                  |
| ۶. | ۱-۱۲- منتفی بودن صدفه و اتفاق در جهان                     |
| ٧. | ۱-۱۳- شمولیت ضرورت علّی و معلولی به همهی اقسام فاعل و فعل |
|    | ۱-۱۴ رابطهی سنخیت میان علت و معلول                        |
|    | ١-١٥- تقسيم علت به علت تامه و علت ناقصه                   |
| ٨. | ١-١٤- نشانگرها (دلالتها)                                  |
| 11 | ا – فصل دوم: معرفتشناسی                                   |
| 14 | ٢-١- حقيقت علم و ادراک                                    |
| ۱۳ | ۲-۲- حقیقت علم و ادراک _اصل رئالیسم و واقع گرایی در معرفت |
| 14 | ۲-۳- تقسیم علم به حضوری و حصولی                           |
| ۱۵ | ۲-۴-مراتب علم و ادراک                                     |
| ۱۵ | ۲-۵- تقسیم علم به تصور و تصدیق                            |
|    | ۲-۶– تقسیم علم به بدیهی و نظری                            |
| 18 | ٧-٧- تقسيم تصور به معقولات اول و ثاني                     |
|    | ۲–۸ – اقسام حجت (استدلال ـ برهان)                         |
| ۱۷ | ٩-٢- مجرد بودن علم از خصوصیات ماده                        |
| ۱۸ | ۲۱۰ معيار صدق قضايا                                       |
|    | ۲-۱۱- ثبات و تكامل در علم                                 |
| 19 | ۲-۱۲ تقسیم علم به حقیقی و اعتباری (نظری و عملی)           |
| ۲. | ۲-۱۳- رابطهی علم حقیقی و اعتباری (رابطهی علم نظری و عملی) |

| 21  | ۲-۱۴ تمایز موضوعی و غایتی در گزارههای علمی و تأثیر آن درروش علمی متناسب          |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| 71  | ٢–١٥ منابع معرفت                                                                 |
| 21  | ٢-١٤- رابطهي علم و عالم                                                          |
| 1   | ۲-۱۶-۱ گرایش به حقیقیت                                                           |
| 1   | ۲-۱۶-۲ ارتباط وثیق ابعاد معرفتی و اخلاقی در وجود انسان                           |
| 40  | ۲-۱۷- علم به عنوان یک نظام معرفتی                                                |
| 70  | ۲–۱۷–۱ موضوع، عامل وحدت رشتههای علمی در علوم حقیقی                               |
| 70  | ۲-۱۷-۲ غایت، عامل وحدت برخی از رشتههای علمی                                      |
| د۲  | ۲–۱۷–۳ موضوع اعتباری، عامل وحدت رشتههای علمی در علوم اعتباری                     |
| د۲  | ۲–۱۷–۴ جایگاه و منزلت معرفتی امور مقدم بر علم (پیشفرضها یا مبادی تصدیقی و تصوری) |
| د۲  | ۲-۱۷-۵ تقسیم علوم به حقیقی و اعتباری (حکمت نظری و حکمت عملی)                     |
| ۲۱  | ۲-۱۸ شاخههای علوم حقیقی و اعتباری (حکمت نظری و عملی)                             |
| 11  | ۲-۱۸-۲ فلسفه                                                                     |
| 11  | ۲-۱۸-۲ علوم ریاضی (ریاضیات)                                                      |
| ۲,  | ٣-١٨-٢ علوم طبيعي (طبيعيات)                                                      |
| ۲,  | ٢-١٨-٢ علوم انساني                                                               |
| 7   | ۲-۱۸-۲ علوم مهندسی و فناوری                                                      |
| 74  | ۲–۱۸–۶ علوم مربوط به سلامت جسمانی و بهداشت                                       |
| 74  | ۲-۱۸-۲ علوم ترکیبی و بینرشتهای                                                   |
|     | ۲-۱۸-۲ علوم اعتباری                                                              |
| ٣.  | ٢-١٨-٩ علوم هنري                                                                 |
| ٣.  | ۲–۱۸–۲ دینشناسی                                                                  |
| ٣١  | ۲–۱۹– چالشها                                                                     |
| ٣   | ۲-۲۰ نشانگرها (دلالتها)                                                          |
| ٣   | ٣ – فصل سوم: خداشناسي (توحيد)                                                    |
| 41  | ٣-١- حقيقت توحيد                                                                 |
| 41  | ٣-٢- مقام احديت و مقام واحديت ذاتي                                               |
| 41  | ٣-٣- اقسام توحيد                                                                 |
| 41  | ٣-4- مراتب توحيد نظري                                                            |
|     | ٣ –٢ – ا – توحيد ذاتي                                                            |
| 41  | ٣-٢-١-١- فطرى بودن معرفت به توحيد ذاتى                                           |
| 44  | ۳-۴-۲-۱ محال بودن شناخت ذات خداوند                                               |
| 161 | ٣-٢-٤- توحيد صفاتي                                                               |
| 16) | ٣-٣-٣ توحيد افعالي                                                               |
|     | ۳-۴-۳ توحید در خالقیت                                                            |
| 44  | ۳-۴-۳-۲ توحید در مالکیت                                                          |
|     | ۳-۴-۳ توحید در ولایت                                                             |
|     | ۳–۴–۳–۴ توحید در ربوبیت                                                          |
| 40  | ۳-۴-۳-۵ توحید در هدایت                                                           |



| ۴۵        | ۳-۴-۳-۶- توحید در رزاقیت                                        |
|-----------|-----------------------------------------------------------------|
| 49        | ۳–۵– توحید در عبادت (توحید عملی)                                |
| <i>49</i> | ۳ –۵ – ۱ – ابعاد توحید عملی                                     |
| 49        | ۳–۵–۱–۱ توحید در بُعد فردی                                      |
| 49        | ٣-۵-١-٢- توحيد در بُعد اجتماعي                                  |
| ۴٧        | ٣-۶- نفي شرک                                                    |
| FA        | ۳ –۶ – ا – شرکت در ربوبیت                                       |
| FA        | ۳–۶–۲ شرک در عبارت و پرستش (شرک عملی)                           |
| F9        | ۳-۶-۳ – شرک در بعد اجتماعی                                      |
| F9        | ٣-۶-۴ - شرک در جهان امروز                                       |
| ۵٠        | ٣-٧- اسماء و صفات الهي                                          |
| ۵۱        | ۳-۷-۳ تقسیم اسماء و صفات الهی به ثبوتیه و سلبیه                 |
| ۵۱        | ٣-٧-١- برخي از صفات ثبوتيه                                      |
| ۵١        | ۳-۷-۱-۱- حق بودن خداوند                                         |
|           | ۳-۷-۱-۱-۲- حکیم بودن خداوند                                     |
|           | ۳-۷-۱-۱-۲- نور هستی بودن خداوند                                 |
|           | ۳-۷-۳ غایت جهان بودن خداوند                                     |
|           | ٣-٧-١-٢- برخى از صفات سلبيه                                     |
|           | ٣-٧-١-٢ - منزّه بودن خداوند از رؤيت حسى                         |
|           | ۳-۷-۲-۲-۲-۴ بیمثل و مانند و بیشریک بودن خداوند                  |
|           | ۳-۷-۳ تقسیم اسماء و صفات به ذاتی و فعلی                         |
| sr        | ٣-٧-٣ تقسيم اسماء و صفات به ظاهر و باطن                         |
| ۵۴        | ۳–۷–۴ – تقسیم اسماء و صفات به جمالی و جلالی                     |
|           | ٣-٨- كلمهى توحيد                                                |
| ۵۵        | ٣–٩– چالشها                                                     |
| ۵۶        | ٣-١٠- نشانگرها (دلالتها)                                        |
| ۵٩        | ۴- فصل چهارم: خلقتشناسی                                         |
| ۶۱        | 4-1- مخلوق بودن جهان                                            |
| ۶۱        | ۴-۲-حقیقت «از اویی» و «بهسوی اویی» جهان                         |
|           | ۴–۲–۱ - آ په و جلوه بودن مخلوقات براي حق                        |
| ۶۱        | ۲-۲-۴ نیازمندی خلقت در بقاء به خداوند                           |
| ۶۲        | ۴–۳– واحد حقیقی بودن جهان                                       |
|           |                                                                 |
|           | 4-۵- ذاتی بودن ویژگی هر دسته از مخلوقات                         |
|           | ۴-۶- غایات ذاتی و کلی داشتن مخلوقات(نه غایات جزئی)              |
|           | ۴-۶-۱- تناسب غایت هر موجود با خلقت ویژهی آن                     |
|           | ٬ ٬ ٬ تعصب عایت مرکبورو با عصف ویروی ال                         |
|           | ۴ - ۶ - ۳ - هدایت عامه ی الهی                                   |
|           | ٫- ٫- ٫ - مع <i>ندیک عالمه ی رکهی</i><br>۲-۷- حق بودن جهان خلقت |
| , ,       |                                                                 |



| ۶۵        | 4-4 - نظاممند بودن جهان خلقت                                |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
| ۶۵        | ۴ – ۸ – ۱ – نظام طولی (مراتب داشتن جهان)                    |
| ۶V        | ۴ – ۸ – ۱ – ۱ – حقیقت محمدیه و انوار مقدسه اهلبیت معصومین 🖽 |
| ۶V        | ٢-١-١-٢ عرش                                                 |
| ۶۸        | ٣-١-٨-۴ لوح و قلم (كتاب)                                    |
| ۶۸        | ۴-۱-۱-۴ لوح محو و اثبات                                     |
| ۶۸        | ۴ – ۱ – ۱ – فرشتگان                                         |
| ٧٠        | 4-1-1-9- جن و شيطان                                         |
|           | ۴ – ۲ – ۲ – نظام عرضی                                       |
| ٧١        | ۴–۹– بر عدل بودن نظام خلقت                                  |
| ٧٢        | ۴-۱۰-خیر بودن مخلوقات وعدمی یا نسبی بودن شر                 |
|           | ۴–۱۱– تقسیم جهان به غیب و شهادت                             |
| ٧٣        | ۴–۱۲– تقسیم جهان به دنیا و آخرت                             |
|           | ۴–۱۳– وجود اختلاف در جهان                                   |
| ۷۴        | ۴–۱۴– نظام احسن بودن جهان خلقت                              |
| ۷۴        | 4-10- عبادت تكويني مخلوقات                                  |
|           | 4-16- نظام علت و معلولي حاكم بر جهان                        |
| ٧۵        | ۴-۱۷- نظام قضا و قدری جهان                                  |
| ٧۵        | ۴–۱۷–۱ قضای حتمی و غیرحتمی در نظام خلقت                     |
| <b>YY</b> | ۴–۱۷–۲ «سنت»های الهی حاکم بر جهان                           |
| <b>YY</b> | ۴–۱۷–۳ کلی و ضروری بودن قوانین و سنتها                      |
| ٧٧        | ۴–۱۸ جهان طبیعت                                             |
|           | ۴-۱۸-۱ متحرک و زمانمند بودن طبیعت                           |
| ٧٨        | ۲-۱۸-۴ تضاد و تزاحم در عالم طبیعت                           |
|           | ۴ – ۱۸ – ۳ – رو به تکامل بودن جهان طبیعت                    |
| V9        | ۴ –۱۸ –۴ – تکامل تدریجی                                     |
|           | ۴–۱۹– چالشها                                                |
| ۸۱        | ۴–۲۰– نشانگرها (دلالتها)                                    |
| 10.       | ۵– فصل پنجم: فرجامشناسی (معاد)                              |
| ۸٧        | ۵–۱– چیستی معاد                                             |
| ۸٧        | ۵-۲- ضرورت معاد                                             |
| 1 V       | ۲-۵ - ا - ضرورت معاد برمبناي حكمت الهي                      |
| 11.       | ۲-۲-۵ ضرورت معاد برمبنای عدل الهی                           |
| ۸٩        | ۵-۳- مراحل حيات انسان                                       |
| ۸٩        | ۵–۴–اجل داشتن زندگی در دنیا                                 |
| ۸٩        | ۵-۵- حقيقت مرگ                                              |
| ۹۱        | ۵-۶- يومالآخر بودن عالم قيامت                               |
| ۹۱        | ۵-۷- رابطهی دنیا و آخرت                                     |

| 97                                     | ۵-۸- عالم برزخ                                    |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 94                                     | ۵-۹- تفاوتها و مشابهتهای دنیا، برزخ و آخرت        |
| ٩۵                                     | ۵–۱۰– بطلان اسباب دنیایی در قیامت                 |
| ٩۵                                     | ۵–۱۱– برطرف شدن حجابها در قیامت                   |
| ٩۵                                     | ۵-۱۲- برانگیخته شدن انسان با تمام مراتب           |
| ٩۵                                     | ۵-۱۳- حشر هر گروهی با امام خود                    |
| 99                                     | ۵-۱۴ قضاوت بر میزان حق                            |
| 99                                     | ۵–۱۵– شهادت شاهدان و گواهان                       |
| ٩٧                                     | ۵-۱۶- دریافت سعادتمندانه یا شقاوتمندانه نامهی عمل |
| ٩٨                                     | ۵–۱۷– تجسم عمل در آخرت                            |
| ٩٨                                     | ۵–۱۸– روز حق بودن آخرت                            |
| ٩٨                                     | ۵–۱۹– عبور از صراط                                |
| ٩٨                                     | ۵-۲۰- سؤال و حساب در قيامت                        |
|                                        | ۵-۲۰–۱ موارد سؤال                                 |
|                                        | ۵–۲۱– رستاخیز مخلصون                              |
| 1++                                    | ۵–۲۲– شفاعت                                       |
|                                        | ۵-۲۳- تبدیل دوستیهای غیرخدایی به دشمنی در قیامت   |
| 1+1                                    | ۵-۲۴ سرانجام نیکوکاران                            |
|                                        | ۵–۲۵–احوال بهشتیان                                |
| 1+1                                    | ۵-۲۶- سرانجام گناهکاران                           |
| 1+7                                    | ۵–۲۷–احوال دوزخيان                                |
|                                        | ۵–۲۸ چالشها                                       |
| 1+4                                    | ۵-۲۹ نشانگرها (دلالتها)                           |
|                                        | 9– فصل ششم: انسانشناسی                            |
| 1.9                                    | ۶-۱-انسان، مخلوق خداوند تبارک و تعالی             |
| 1+9                                    | ۶–۲– کرامت ذاتی انسان                             |
| 1+9                                    | ۶-۳- دو بعدی بودن وجود انسان                      |
| 1.9                                    | 8-4- مجرد و جاودانه بودن روح                      |
| 11+                                    | 8-۵- مراتب و شئون روح                             |
| 11+                                    | 9-9- فطرت الهي انسان                              |
| 111                                    | ۶–۷– و یژ گیهای فطری                              |
| 111                                    | ۶-۷-۱ شناختهای فطری                               |
| 117                                    | ۶–۷–۲ گرایشها و استعدادها                         |
|                                        | ۶–۷–۲–۱ حقیقتجویی                                 |
|                                        | ۶-۷-۲- گرایش به خیر و فضیلت                       |
|                                        | ۶-۷-۲-۳- گرایش به جمال و زیبایی                   |
|                                        | ۶-۷-۲-۴ گرایش به خلاقیت                           |
|                                        | ۶-۷-۲-۵ حس پرستش و نیایش                          |
| / / / ································ | ۶-۷-۲ مراتب پرستش و نیایش (مراتب عبادت)           |

| "   | ٢-٧-٢ -۵-٢- عبادت عام و خاص                                                                    |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 114 | ۶-۷-۲-۶ بىنهايتطلبى انسان در كمالات                                                            |
| 11  | ۶–۷–۳ فطری بودن هدف خلقت انسان                                                                 |
| 11  | ۶–۷–۶ قوهی تعقل و تفکر                                                                         |
| ۱۲  | 8-٧-۴-١- ثمرات تفكر و تعقل                                                                     |
| ۱۲  | 8-٧-٤ منزلت عقل در اسلام                                                                       |
| ۱۲  | 8-٧-4-٣ موحد بالذات بودن عقل                                                                   |
| 17. | 8–۷–۴ – ۴ – ۴ – ۴ رشدیابندگی عقل                                                               |
| 17  | ۶-۷-۴-۵- ضرورت رشد هماهنگ عقل نظری و عملی                                                      |
| 17. | 8-٧-۴-9- رابطهي عقل و عبوديت                                                                   |
| 17  | ۶-۷-۴-۷- رابطهی عقل و علم                                                                      |
| ۱۲  | ۶-۷-۴-۸ عقل غالب، عقل مغلوب (عقل آزاد، عقل اسير)                                               |
| 11  | ۶–۷–۶ قلب                                                                                      |
| 17  | ۶-۷-۵-۱ برخی از ویژگیهای قلب                                                                   |
| 17  | 9-٧-۵-۲ ايمان، حظّ قلب                                                                         |
| ۱۳  | 8–۷–۵–۳ تقابل ایمان با کفر                                                                     |
|     | 7-8-8- کفر به باطل ـ ایمان به باطل۲                                                            |
|     | ٧-٧-٥-۵ ثمرات ايمان الهي ٢                                                                     |
|     | ۶-۷-۵-۵-۱ - ثمرات فردی ایمان الهی                                                              |
|     | ۲-۵-۵-۲-۶ آثار اجتماعی ایمان                                                                   |
|     | 8-٧-٥- قلب سليم، قلب مريض (ايمان به حق، ايمان به باطل)                                         |
|     | 8-٧-٥-٧ درمعرض گرايشهاي مختلف بودن قلب                                                         |
|     | ۶–۷–۶ مختار بودن انسان                                                                         |
|     | ۶–۷–۶–۱ وابستگی کمال انسان به فعل اختیاری او                                                   |
|     | ۶-۷-۶-۲- فرایند فعل اختیاری در انسان                                                           |
| 11  | ۶-۷-۶ عدم منافات ضرورت على و معلولى با اختيار                                                  |
|     | ۶–۷–۶–۴ میدان و محدوده قدرت اختیار                                                             |
|     | 2-4-9- تأثير عمل انسان در جهان                                                                 |
| ۱۳  | ۶-۸-عبودیت، هدف خلقت انسان                                                                     |
| 11  | ٣-٨-١ - عبوديت در بُعد اجتماعي زندگي                                                           |
| 11  | ۶–۸–۲ کمال نهایی انسان، قرب و وصول به پروردگار                                                 |
| 11  | ۶–۸–۶ حیات طیّبهی انسانی                                                                       |
| 15  | ۶-۸-۶ خسران در زندگی                                                                           |
|     | ۶-۹- موانع رشد و کمال                                                                          |
|     | ع الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله الله الله الله الله الله الله الل |
|     | ع-9-7 – شیطان رحیم (ابلیس)                                                                     |
|     | ۶-۱۰- اقتضائات بیرونی در مسیر رشد و کمال                                                       |
|     | ۶-۱۱-۱۰ اقتصادات بیرونی در هسیر رشد و حمال                                                     |
|     |                                                                                                |
|     | ۶–۱۲– حیات خانوادگی (بعد خانوادگی حیات انسان)                                                  |
| 14  | ۶–۱۲–۲ کارکردهای خانواده                                                                       |



| 180  | ۶-۱۲-۲ زن و مرد                                                  |
|------|------------------------------------------------------------------|
| 180  | ۶–۱۲–۳ پدری و مادری                                              |
| 140  | 8-12-۳-۱- مراحل رشد فرزند از کودکی تا جوانی                      |
| 149  | ع-۲ ۱ –۳ – ۱ – مفتسالهی اول (دورهی کودکی)                        |
| 147  | ۶–۲ ۱–۳–۱ ۲– هفتسالهی دوم (دورهی نوجوانی)                        |
| 1 FY | ۶-۲۱-۳-۱-۳- مفتسالهی سوم (دورهی جوانی)                           |
|      | ۶-۲۱-۳-۱۲-۴ ویژگیهای شخصیتی جوان                                 |
|      | ۶-۲۱-۳-۱-۴-۱ هویت مستقل                                          |
|      | ۶–۱۲–۳–۱۲–۶ مقبول <i>واقعشدن</i>                                 |
|      | ۶-۲۱-۳-۱-۴-۳ آزادی عمل و مسئولیتپذیری                            |
|      | ۶-۲۱-۳-۱-۴-۱-احساس مفید بودن و ارزشمندی                          |
|      | ۶-۲-۱-۳-۱-۴-۵- آرمان گرایی                                       |
|      | ۶-۲-۱-۳-۱-۴-۶ بالا بودن انتظارات و توقعات                        |
|      | ۶-۲-۳-۱-۴-۲- نیاز به تمجید دیگران                                |
|      | ۶-۲-۳-۱-۴-۸- توانایی خواندن افکار ناگفتهی اطرافیان               |
|      | ۶-۲-۳-۱-۳-۹-۴-۹-۴-۹-۴-۹-۴-۱-۳-۱-۳-۱-۳-۱-۳-۱-۳-۱-۳-۱-۳-۱-۳-۱-۳-۱  |
|      | ۶-۱۰-۴-۱۰-۴- کم ثری نصیحت کلامی                                  |
|      | ۶-۱-۳-۱-۴-۱ - سؤال کننده و منتقد                                 |
|      | ۶-۱۲-۴-۱-۴-۱۲- تأثیرپذیری از همسالان                             |
|      | ۶-۱۳-۴-۱۳-۴ توجه به جنس مخالف                                    |
|      | ۶–۱۳ <i>ح</i> یات اجتماعی انسان                                  |
|      | ۶-۱۳-۶ فرهنگ                                                     |
|      | ۶–۱۳–۲ ملاک اساسی تمایز فرهنگها                                  |
| 157  | ۶–۱۳–۳ تأثير متقابل فرد و جامعه                                  |
|      | ۶–۱۴ سنتهای حاکم بر زندگی انسان                                  |
| 107  | 9–1۴ – سنت امتحان و ابتلاء                                       |
| 127  | ع-۱۴-۲ سنت امداد                                                 |
| 107  | ع-۱۴-۴ سنت توفيق                                                 |
| 15 " | ۶-۱۴-۶ سنت املاء و استدراج                                       |
| 10 " | ع-۱۴-۶ تفاوت در پاداش و کیفر                                     |
|      | ۶-۱۴-۶ تأثیر عوامل معنوی بر حیات مادی و عوامل مادی بر حیات معنوی |
|      | ۲-۱۴-۶ سنتهای خاص حاکم بر جامعه                                  |
|      | ۶-۱۴-۴ آیندهی جامعهی بشری                                        |
|      | ۶–۱۵– مبانی انسان شناختی فضیلت                                   |
|      |                                                                  |
|      | ع-10-9 فطرت، منشأ فضائل                                          |
|      | 2-10-9 بُعد اجتماعي فضائل                                        |
|      | ۶-۱۵-۳ ثابت و مطلق بودن فضائل (در دو بعد فرد و جامعه)            |
| 101  | ع-10-۴ معيار فضيلت                                               |
| 101  | 9–1۵–9 رابطهی فضیلت با خود عالی انسان                            |
| 101  | ۶–۱۵–۶ قرب و لقاء الهي، فضيلت نهايي انسان                        |

ک

| 109          | ۶–۱۵–۷ ریشههای رذیلت و گناه در انسان             |
|--------------|--------------------------------------------------|
| 109          | ۶–۱۵–۸ حقیقی و واقعی بودن فضیلت                  |
| 15+          | 9–1۶– چالشھا                                     |
| 188          | ۶–۱۷- نشانگرها (دلالتها)                         |
| 177          | ٧- فصل هفتم: دينشناسي                            |
| 179          | ٧-١-هدايت عمومي                                  |
| 179          | ٧-٢- اقسام هدايت الهي                            |
| 179          | ٧-٢-١ هدایت تکوینی                               |
| 179          | ۲-۲-۷ هدایت تشریعی                               |
| 1A+          | ۷-۳- دین، محتوای هدایت الهی                      |
| 1A+          | ٧-۴- فطري بودن دين                               |
| 187          | ٧–۵– عقلانی بودن دین                             |
| 187          | ۷–۶– انطباق دین با مقتضیات زمان و مکان           |
| 184          | ٧-٧- واحد بودن دين الهي                          |
| 184          |                                                  |
| 184          |                                                  |
| 184          |                                                  |
| 140          | ۷-۱۱– جامعیت، جهانی و جاودانه بودن اسلام         |
| 188          | ۷-۱۲- تحریفناپذیری قرآن                          |
| 188          | ٧-١٣- ولايت و امامت پيامبر اسلام ﷺ               |
| 188          | ۷-۱۴ ولايت و امامت امامان معصوم (الله            |
| 188          | ۷-۱۵- ولایت معنوی پیامبر اکرم و ائمهی اطهار دیگی |
| 1AY          | ٧-١۶ غيبت امام دواز دهم 🍔                        |
| بت           | ۷-۱۷- رهبری و امامت حضرت مهدی ﷺ در دورهی غیب     |
| 1AY          | ۷–۱۸ ویژگیهای جهانیشدن دین اسلام                 |
| ت امام عصر ﷺ | ۷-۱۹- ولایتفقیه، نوع حکومت اسلامی در دورهی غیب   |
| 144          | ٧-٢٠- ولايتفقيه، زمينهساز حكومت جهاني امام عصر:  |
| 144          | ۷ – ۲۰ – ۱ – توحیدمحوری                          |
| 144          | ٧-٢٠-٢ - آخرت گرا يي                             |
| 1.4 9        | ٧-٢٠-٣ ولايت پذيرى                               |
| 1.4 9        | ٧-٢٠-ع عقل گوايي                                 |
| 1.49         | ۲۰-۷ ـ عدالتطلبی                                 |
| 1.4 9        | ۲۰-۷ -ع- حقدوستی و باطلستیزی                     |
| 1/19         | ۲۰-۷ – حفظ کرامتهای اخلاقی                       |
| 19           | ۲۰-۷ – ۸ – اعتدال گرایی                          |
| 19           | ۲۰-۷ – ۹ – اصالت خانواده                         |
| 19           | ٧-٢١- منابع كسب معارف دين                        |
| 19           | ٧ – ٢١ – ١ – قرآن كريم                           |

ل

| 19+  | ۲-۲۱-۲ سنت و سیرهی پیامبر اکرم و ائمهی اطهار هاهی                |
|------|------------------------------------------------------------------|
| 19+  | ٣-٢١-٧ عقل                                                       |
| 191  | ٧-٢٢- رابطهي دين با عقل و علم                                    |
| 191  | ۲-۲۲ – خدمات علم و عقل به دین                                    |
| 191  | ٧-٢٢-١ - ا - نظامسازی دینی                                       |
| 197  | ۲-۲۲-۷ توسعهی معرفت دینی در شاخههای مختلف آن                     |
| 197  | ۳-۲۲-۷ تبیین معارف وحیانی و سنت معصومین لیگ                      |
| 197  | ۲۲-۷-۱-۴ کمک به تحقق اهداف و غایات دین و اجرای احکام الهی        |
| 197  | ۲-۲۲-۷ کمک دین به علم و عقل                                      |
| 197  | ۲۲–۲۲–۱ بیدار کردن روح حقیقتگرایی                                |
| 197  | ۷-۲۲-۲ تشویق به حقیقتطلبی و تنظیم امور فردی و اجتماعی براساس علم |
| 197  | ۷–۲۲–۲—۵ فرهنگسازی بهنفع تعقل و تعلیم و تعلّم                    |
|      | ٧–٢٣ چالشها                                                      |
| 198  | ٧-٢۴- نشانگرها (دلالتها)                                         |
| 19 V | منابع و مآخذ                                                     |

## فهرست نمودارها

نمودار ۶-۱- رابطه عقل، قلب و اختیار در وجود انسان......





دانشگاه امام صادق طبی بهعنوان درخت روئیده از متن انقلاب اسلامی و بالنده و تناورشده در دورهی استقرار نظام جمهوری اسلامی، و بالنده و تناورشده در دورهی استقرار نظام جمهوری اسلامی، هدف و رسالت ویژه و مسئولیتی از یک دانشگاه *دار گاه اما ممادن و این از یک دانشگاه دارگاه اما ممادن و این از یک دانشگاه دارگاه اما ممادن و است.* اسلامی است.

با توفیقات الهی، پس از گذشت بیش از سه دهه از تأسیس دانشگاه، با مدیریت و تدبیر داهیانهی اندیشمند انقلابی مرحوم آیتالله مهدوی کنی الهی بین الله به این اندوختهی مهدوی کنی الهی با توجه به این اندوختهی گرانشدر و توانایی، قابل قبول است که علاوهبر هدف فوق، رسالت رسیدن به مرجعیت علمی در میان دانشگاههای معتبر جهان نیز ازجانب رهبر معظم انقلاب اسلامی بر دوش این دانشگاه قرار داده شده است.

خوشبختانه دستاوردها و تجربهها که شناخت نسبتاً دقیقی از چالشها و آسیبها را نیز بهدنبال داشته، این امکان را برای دانشگاه فراهم کرده که درجهت تحقق منویات عالی خود، برنامههای کلان و بنیادی را تدوین و اجرا کند. یکی از این برنامهها «تظامنامهی تربیتی و برنامهریزی درسی» دانشگاه است که طراحی آن از سال ۱۳۹۱ در اداره کل برنامهریزی و ارزیابی آموزش معاونت آموزشی و تحصیلات تکمیلی آغاز شده و در سال ۱۳۹۴ پایان یافته است. این نظامنامه مشتمل بر سه قسمت است که هر قسمت در یک مجلد ارائه شده است. قسمت اول شامل «مبانی نظام تربیتی» است و قسمتهای دوم و سوم نیز «نظامنامهی تربیتی» و «نظام برنامهریزی درسی» را دربر دارند. این مجموعهی تفصیلی دارای یک جلد خلاصه شده است که دسترسی برنامهریزان و مجریان را به موارد کاربردی تسهیل می کند.

این مجموعه مبنا و نقشهی راه حرکت تربیتی دانشگاه، در همهی ابعاد تربیت، به خصوص تربیت علمی است. همچنین، این مجموعه منبع استخراج معیارهای سنجش برنامهها، تصمیم گیریها و فعالیتهای اجرایی در بخشهای مختلف تربیتی، آموزشی، پژوهشی و اجرایی است و به طور اخص مسیر برنامه ریزی رشتههای دانشگاه و هر واحد درسی را معین می کند.

ازآنجاکه این دانشگاه در حوزهی معارف اسلامی و علوم انسانی فعالیت میکند، این نظامنامه حرکت بهسوی تولید برنامه و محتوا منطبق با مبانی و موازین اسلامی در رشتههای علوم انسانی را نیز تسریع میکند.

این مجموعه دارای ویژگیهای زیر است:

۱- تکیه بر معارف و آموزههای قرآن کریم و سنت و سیرهی پیامبر اکرم و اهلبیت بزرگوار ایشان ای و استفاده از علوم مختلف در ذیل این معارف و آموزهها؛ بهطوری که می توان این مجموعه را نمونهای از تولید علم انسانی منطبق با مبانی اسلامی بهشمار آورد.

۳- استفاده از اسناد تولیدشده در چند سال اخیر، مانند نقشهی جامع علمی کشور، مهندسی فرهنگی، سند تحول آموزش و پرورش و برورش و برنامهی درسی ملی و نیز دستاوردهای برخی مجامع آموزشی و پژوهشی کشور نظیر جامعهالمصطفیالعالمیه، مؤسسهی آموزشی و پژوهشی امام خمینی علیه، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه و نیز اسناد تولیدشده در دانشگاه.

۴- ارائهی یک برنامهی جامع، شامل همبانی برنامه»، هنظامنامهی تربیتی» و هنظام برنامهریزی درسی» درقالب یک طرح جامع.

۵- تولید نظریهی تربیتی و نظریهی تربیت علمی (یادگیری) با اتکا به معارف اسلامی و آثار علمی دانشمندان مسلمان.

۶- استخراج دلالتهای «مبانی برنامه» و استفاده از آنها در تدوین «نظامنامهی تربیتی» و نیز استخراج دلالتهای «نظامنامه» تربیتی» و استفاده از آنها در تولید «نظام برنامهریزی درسی»، بهمنظور حفظ ارتباط طولی این سه قسمت و پیوند وثیق میان آنها.

۷- توجه به آسیبها و چالشهای تربیتی و برنامهریزی درسی موجود در دانشگاه امام صادق ﷺ و سایر جوامع دانشگاهی و همچنین مسألهها و چالشهای جهانی.

 $\Lambda$ - توجه به انعطاف و پویایی برنامه و نظارت و ارزشیابی از برنامه، بهمنظور شاداب و پویا ماندن آن.





٩- اتخاذ رویکرد استقلالی در تولید برنامه و حفظ اصالت آن درعین استفاده از دستاوردهای دیگران.

از خداوند حکیم و مدبر که توفیق تولید این مجموعه را عنایت فرمود، سپاسگزاریم و الطاف مخصوص امام عصر را از او طلب و النامی می کنیم. از همهی اندیشمندان و استادانی که با نقد و راهنمایی و پیشنهادهای خود به اتقان این مجموعه کمک کردهاند، قدردانی می می می می مینماییم. از ریاست محترم دانشگاه حجتالاسلام والمسلمین جناب آقای دکتر محمدسعید مهدوی کنی که با توجه خاص، هدایتگر این طرح تا سرانجام مطلوب آن بودند، تشکر می کنیم و به روح پر فتوح حضرت آیتالله مهدوی کنی که درود می فرستیم و علو درجات ایشان را از خداوند خواستاریم.







«مباحث عام» یا «امور عامه» شامل مباحث عقلی است گه مبنا و مقدمه سایر مباحث در علوم الهی یا انسانی و طبیعی است و موضع گیری درباره هرکدام از این مباحث در سایر شاخههای معرفت تأثیر خاص خود را دارد. بهطور مثال، تصدیق به حقیقت خارجی وانگاهاای وجود، یا همان اصل رئالیسم، مقدمه اثبات هر حقیقت دیگری در خارج است. همچنین منتهی شدن سلسله واجبالوجودهای بالغیر به واجبالوجود بالذات، اصل دیگری است که امکان اتکای جهان به خالقی که خودش مخلوق نباشد را فراهم میکند. کلی بودن قانون علیت نیز این حکم را برای ما دارد که هیچ معلولی را از داشتن علت مستثنی نمیکند و کسی نمیتواند با اتکاء به استثناپذیر بودن علیت، منکر علت اولی برای جهان شود.

البته، اصول طرحشده در «امور عامه» یک مجموعه منسجم با یکدیگر را تشکیل میدهند که دلالتهای برخی از آنها در سایر شاخصههای معرفت بهروشنی و بدون واسطه قابل ردیابی است و برخی دیگر با واسطه و تا اندازهای مخفی تر تأثیر گذار هستند.

## $^1$ ا - ا تصدیق به حقیقت خارجی وجود (اصل رئالیسم) $^1$

حقیقت وجود که مصداق مفهوم وجود است و گاه با عنوان واقعیت از آن یاد میشود، مابازای (مابحذای) ذهن و اندیشهی ماست و هر انسانی واقعیت خارجی عمل مینماید؛ این یک معلوم بدیهی است که بنازی به استدلال ندارد (اصل رئالیسم). پس از قبول این اصل است که بشر در پی شناخت حقایق برمیآید و به تولید و تکثیر دانش خود اقدام می کند؛ یعنی می خواهد مظاهر و جلوههای این حقیقت را بیابد.

#### ۱-۲- اصیل بودن حقیقت وجود

مانی نظام تربیتی

هر واحد واقعیتدار خارجی در سایهی واقعیت، واقعیتدار میشود و اگر فرض کنیم که واقعیت هستی از وی مرتفع شده، چیزی از او باقی نمیماند و معدوم خواهد بود. به عبارت دیگر، آنچه در هر موجودی اصالت دارد و حقیقت خارجی اوست، وجود و هستی او میباشد و چیستی و ماهیت آن امری انتزاعی است. یعنی واقعیت هستی، بالذات و بنفسه واقعیت دارد و عین واقعیت است و ماهیت به سبب وی واقعیت دارد و بدون آن و بالذات و بنفسه اعتباری میباشد. به بیان دیگر، ماهیات اشیاء جلوه ها و نمودهای واقعیات خارجی در ذهن و ادراک ما هستند.

ما به کنه حقیقت هستی نمی توانیم پی ببریم، زیرا شناختن هر چیزی به معنای شناخت ماهیات آن چیز یا خواص و عوارض آن چیز است که آنها هم از سنخ ماهیت اند؛ در حالی که وجود، غیر از ماهیت است. در حقیقت، هستی بماهو هستی، چیستی ندارد؛ نه چیستی از نوع عوارض. <sup>۴</sup>

w

<sup>ٔ</sup> در کتب درسی فلسفه اسلامی، قبل از بحث درباره حقیقت خارجی وجود، بحثهایی پیرامون «مفهوم وجود» صورت می گیرد که مهمترین آنها عبارتند از: الف) بداهت مفهوم وجود: یعنی مفهوم وجود، بدیهی است و نیاز به تعریف ندارد. شناسایی و تعریف هر مفهوم دیگری مبتنی بر مفهوم وجود است.

ب) مشترک معنوی بودن مفهوم وجود: یعنی این مفهوم، بر همه مصادیق خود به یک معنا اطلاق میشود.

ج) زیادت وجود بر ماهیت: یعنی مفهوم وجود غیر از مفهوم ماهیت است و این مفهوم نه جزء مفهوم ماهیت است و نه مساوی با آن.

این مباحث که در امور عامه فلسفه اسلامی مورد بحث قرار میگیرند، مقدمه ورود به بحث از حقیقت وجود است که اصول پذیرفتهشده این مجموعه شمرده ی شوند.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هفتم، ص۲۶ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم، ج۱، ص۲۸۱ و ج۲، ص ۶۹ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۱، ص۲۹۶.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هفتم، ص۳۷/ آیتالله جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم،، ج۱، صص۲۹۷و۲۹۱ /۳۱ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۱، صص۲۴۲-۲۵۸.

علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هفتم، ص۴۱.  $^{\dagger}$ 



فسل اول: ماحث عام

## ۱-۳- مساوق بودن وجود با وحدت

وحدت با وجود مساوق است؛ به این معنا که هرجا وجود باشد، وحدت نیز هست. پس به هرچه بتوان اطلاق به وجود نمود، میتوان اطلاق واحد نیز کرد. وحدت و وجود، در قوت و ضعف نیز با یکدیگر توافق دارند. هر چیزی که وجودش قویتر است، وحدت او نیز قویتر است. هر حکمی که برای وجود باشد، برای وحدت هم هست. ازجملهی این احکام بداهت مفهومی است؛ همان طور که مفهوم وجود بداهت دارد، مفهوم وحدت نیز بدیهی است. علی رغم یکسانی وحدت و وجود در مصداق، از نظر لفظ و مفهوم مترادف نیستند و معانی جداگانهای دارند. <sup>۱</sup>

#### ۱-۴- ذومراتب و متكثر بودن حقيقت واحد وجود

وجود که امر عینی و اصیل است، حقیقت واحد دارای مراتب و درجات مختلفه است. ماهیات متکثره و مختلفی که بر عقل و حس نمودار میشوند، از مراتب و درجات وجود انتزاع میشوند. هستی درعین وحدت، دارای کثرت است. ٔ

#### $-\Delta$ - نقیض وجود بودن عدم

عدم و نیستی، مقابل و نقیض وجود و هستی است. بنابراین، نمیتوان از موجود بودن عدم سخن گفت. ازاینرو، امور عدمی از آنجهت که عدمی هستند، تحقق و واقعیت ندارند. واقعیت عدم، فقط واقعیت ذهنی است؛ یعنی فقط بهعنوان یک مفهوم، وجود ذهنی دارد، اما این مفهوم مصداق خارجی ندارد.

وقتی از تحقق خارجی عدم سخن بهمیان می آید، منظور عدم نسبی است، نه عدم مطلق؛ یعنی مصداق عدم یک شیء، سایر اشیائند. چون آن اشیاء در ظرف ضروری خودشان هستند، این شیء نیست.

ازآنجاکه امور معدوم، لاشیء محضاند، از یکدیگر تمایزی ندارند. تمایز آنها به تمایز امور وجودی است؛ یعنی مثلاً چون انسان و درخت با یکدیگر تفاوت دارند، عدم انسان و عدم درخت نیز متفاوت میشوند. ّ

## ۱-۶- واجبالوجود بودن حقيقت وجود

هر موجود خارجی، از آن حیث که موجود است، ضروریالوجود است؛ یعنی میان آن موجود و وجود، رابطهی ضروری است. حال، این رابطهی ضروری یا از ناحیهی خود آن وجود میباشد یعنی وجود برای آن موجود بذاته و بنفسه متحقق است، یا از ناحیهی غیر.

موجود به وجه اول را واجبالوجود بالذات مىنامند و موجود به وجه دوم را واجبالوجود بالغير. و چون لازمهى واجبالوجود بالغير، واجبالوجود بالذات است، در هر صورت واجبالوجود بالذات تحقق دارد. ً

## ۱-۷- رابطهی ایجادی میان واجبالوجود بالذات و بالغیر

رابطهی واجبالوجود بالذات و واجبالوجود بالغیر، رابطهی ایجادی است. یعنی هستی و وجود واجبالوجود بالغیر از واجبالوجود بالذات است. ازاینرو، هویت واجبالوجود بالغیر، عین وابستگی وجودی و فقر وجودی به واجبالوجود بالذات است.



<sup>ٔ</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم، ج۱ صص۱۳–۱۹ و ج۲، صص۱۴–۱۷ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۱، ص۲۷۴.

<sup>ً</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هفتم، ص۵۱/ آیتالله جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم، ج۵، ص۴۹۶ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۱، صص۲۸۴-۲۹۴.

<sup>ً</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هفتم، صص۶۳-۶۶ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم، ج۵، صص۱۳-۱۳ / عبودیت، فلسفه مقدماتی، صص۷۶-۸۲

أ آيتالله جوادي آملي، عبدالله، رحيق مختوم، ج٢، ص٢٣.

اصیل ترین و اساسی ترین رابطهی میان واجبالوجود بالذات و واجبالوجود بالغیر همین رابطهی ایجادی است و سایر روابط ریشه در همین رابطه دارند و تابع این میباشند. ازجمله نامهای دیگر این رابطه ایجادی، رابطهی علیت و رابطهی خالقیت است. واجبالوجود *دانگاهامامادق* بالذات علت و خالق واجبالوجود بالغير است. بنابراين واجبالوجود بالغير معلول و مخلوق اوست. `

#### - فقر وجودی معلول به علت

مانی نظام تربیتی

مخلوقات و معلولها، یعنی همان واجبالوجودهای بالغیر، با نظر به ذاتشان که عین فقر و نیاز به خالق و علت خود هستند، «ممکن» نامیده میشوند. ٔ یعنی اگر آنان را بدون ربط به واجبالوجود بالذات درنظر بگیریم، تحققی ندارند و با ربط و نسبتی که با واجبالوجود پيدا مي كند، موجوديت مي يابند: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ \_ قصص، ٨٨ ﴾.

پس ملاک نیازمندی به علت، فقر وجودی معلول است. ٔ موجودی که از خود هیچ استقلالی ندارد و تمام هستی خود را از غیر خود دریافت می کند، هموجود فقیر» است و چنین موجوداتی برای وجود یافتن، نیازمند به علت هستند.

زیرا با توجه به اصالت وجود و اعتباری و انتزاعی بودن ماهیت، چنین نیست که واقعیت معلول چیزی و احتیاج معلول به علت چیز دیگری و مناط احتیاج به علت چیز سومی باشد تا نوبت به این سؤال برسد که: «مناط احتیاج معلول به علت چیست؟». این سؤال، مثل این است که بپرسیم: «چرا عدد چهار، عدد چهار است؟». درحقیقت، تعبیر فقر وجودی، چیزی علاومبر معلول بودن نیست. معلول آن است که وجودش عین وابستگی و نیاز به علت است. معلول، هویتش عین ایجاد و عین احتیاج و عین وابستگی است. ً

ازآنجاکه سایر اوصاف وجودی و کمالی ریشه در وجود دارند، موجودات ممکن برای دستیابی به آن اوصاف نیز نیازمند به علت هستند و چيزي را كه خود فاقدند، نمي توانند به خود عنايت كنند: ﴿أَنَّهُ الْفُقَرَاء إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِي الْحَمِيدُ \_ فاطر، ١٥﴾. ^

#### ۱-۸-۱ - امکان ماهوی به تبع امکان فقری

با توجه به اعتباری و انتزاعی بودن ماهیت از وجود، یعنی تبعی و طفیلی بودن ماهیت نسبتبه وجود، میتوان در مرتبهی ماهیت نیز ملاکی ثانوی و تبعی برای نیازمندی معلول به علت بیان کرد و آن، امکان ذاتی یا امکان ماهوی است؛ به این بیان که: علت نیازمندی برخی موجودات به علت، ماهیت ممکنهی آنهاست. ماهیت نسبتبه اتصاف به وجود و عدم مساوی است و بهاصطلاح، ممکن است و برای اینکه از حالت تساوی درآید و لباس وجود بپوشد، نیازمند علت است. بهعبارت دیگر، هر چیزی که ماهیتی دارد و وجودی، و ماهیتش غیر از وجودش میباشد، نیازمند به علت است؛ خواه آن موجود حادث باشد یا قدیم. اما موجودی که ذاتش عین وجود و واقعیت است و حقیقتش ترکیبی از ماهیت و وجود نیست، بینیاز از علت است. البته چنین موجودی، چون موجودیت عین ذاتش است و نسبت ذاتش با موجودیت ضرورت است، نه امکان، محال و ممتنع است که معدوم باشد. $^{7}$ 

## ۱-۹- وجوبی و ضروری بودن نظام موجودات

نظام موجودات، نظام وجوبی و ضروری است و این وجوب و ضرورت یکی از آنجا ناشی شده که این نظام، نظام «وجودات» است، نه ماهیات، و وجود مساوی با ضرورت است. دیگر از این راه که این نظام، نظامی علی و معلولی است و علت، همانطور که وجوددهندهی به

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۲، مقالهی نهم، ص۱۹۰.

<sup>ً</sup> این امکان، همان امکان فقری است و با امکان ذاتی متفاوت است.

آیتالله جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم، ج $^{\alpha}$ ، ص $^{7}$ آیتالله جوادی

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی نهم، صص۲۰۶–۲۱۱.

 $<sup>^{0}</sup>$  آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج $^{0}$ ، صص  $^{0}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>۶</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی نهم، ص۲۰۰.

معلول است، ضرورتدهندهی وی نیز هست. ٔ یعنی معلول، وجود و ضرورت خویش را از ناحیهی علت کسب میکند و تا علت وجود و ضرورت نداشته باشد، نمی تواند وجوددهنده و ضرورت دهنده ی به معلول باشد.

پس معلول، هم در حدوث و هم در بقا، وجود خویش را از ناحیهی علت کسب می کند. ۲ پس وجودهایی که بهصورت پدیده و حادث، اکنون در این جهان هستند و ما وجود آنها را بلاواسطه ادراک میکنیم، دارای ضرورت وجودند و وجود و ضرورت وجود خویش را از ناحیهی عللی موجود و ضروری که همراه آنها هستند، کسب میکنند. ً

#### ۱--۱- متکی بودن سلسلهی موجودات بالغیر به موجود بالذات

سلسلهی موجودات، که نظامی علی و معلولی و نظامی ضروری را تشکیل میدهند، و هر معلولی از ناحیهی علت خود کسب ضرورت و وجود کرده، همه ضرورتهای بالغیری هستند که منتهی به وجودی میشوند که دارای ضرورت بالذات است. این وجود، قائم بالذات و کامل بالذات است و از لحاظ شدت و تمامیت، غیرمتناهی است و او بهمنزلهی اساس همهی هستیها و منبع و سرچشمهی همهی وجودها و وجوبها و ضرورتها، با نظم و ترتیب معین است.

زیرا نظام موجودات نظامی محقق است و چون محقق است، ضروری است و امکان عدم ندارد؛ یعنی محال است که این نظام موجود نباشد و عدم محض بهجای آن حکمفرما باشد. حال که این نظام، نظامی ضروری و محقق است، اگر ضرورت بالذاتی در این نظام وجود داشته باشد، تحقق این نظام و ضرورت آن قابل استدلال است. زیرا علت این نظام واقعیتی است که عدم ذاتاً بر وی محال است و از ناحیهی این واقعیت ضروری و ممتنعالعدم که آنرا «علهٔالعلل» میخوانیم، ضرورت یافتهاند. ٔ

#### ۱-۱۱ کلی و عمومی بودن قانون علت و معلول

قانون علت و معلول که انسان ابتدا بین خود و افعال خود می یابد، یک قانون کلی و جهان شمول است. انسان حکم می کند که هر گز کار، بی کننده نمیشود و هر معلولی علتی میخواهد. ازاینروی هر آوازی که میشنود و هر واقعهی بزرگ و کوچکی را که میبیند، بهسوی آن منعطف شده و از علتش جویا میشود و اگر نتواند علت حادثهای را بهدست آورد، علتی مجهول برای آن قائل میشود. پایهی زندگی انسان و هر موجود ذیشعوری بر همین قانون استوار است. اگر چنانچه انسان و هر ذیشعور دیگری به قانون علیت میان خود و کار خود و میان کار خود و انجام یافتن آرمان و مقصد خود باور نداشت، هرگز کمترین حرکت و فعالیت از خود بروز نمی داد و هرگز چیزی را پیشبینی نمی کرد و در انتظارش نمی نشست. $^{a}$ 

## ۱-۱۲ منتفی بودن صدفه و اتفاق در جهان

با توجه به کلی و عمومی بودن قانون علت و معلول، صدفه و اتفاق در جهان معنا ندارد و حوادث جهان براساس قاعده و نظم و قانون حقیقی رخ میدهد. یعنی اینطور نیست که در برخی موارد، حوادث جهان طبق قانون علیت عمومی و ضرورت عمومی پدید آیند و از بین بروند و در برخی دیگر، پدید آمدن و از بین رفتن حوادث با صدفه و اتفاق صورت بگیرد. <sup>۲</sup> به عبارت دیگر همواره سنتهای الهی بر جهان و افعال ما حاكم است.



۱ آیتالله جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم، ج۷، ص۳۶۲.

<sup>ٔ</sup> همان، ج۹، ص۳۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هشتم، ص۱۴۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> همان، ص۱۴۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هشتم، ص۱۸۵ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم، ج۷، ص۳۱۱ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۲، ص۲۶.

<sup>&</sup>lt;sup>۶</sup> همان، صص۱۴۸–۱۵۰.



## ۱۳-۱ شمولیت ضرورت علّی و معلولی به همهی اقسام فاعل و فعل

ضرورت و وجوب علّی و معلولی بهمعنای «جبر» نیست تا با «اختیار» منافات داشته باشد. زیرا قانون ضرورت علی و معلولی هم شامل رابطهی فاعل بالجبر با فعل او میشود، هم شامل فاعل بالاختیار و فعلش. ا

#### ۱-۱۴ رابطهی سنخیت میان علت و معلول

ازجمله قوانین منشعب از اصل علیت، قانون «سنخیت علّی و معلولی» است. مطابق این قانون، علل معین همواره دارای معلولهای معین هستند. در نظام هستی، اینگونه نیست که از هر علتی هر معلولی صحت صدور داشته باشد و هر معلولی بههر علتی قابل استناد باشد، بلکه علل خاص، همواره معلولهای خاص به دنبال می آورند. اگر کسی قانون علیت را بپذیرد، اما قانون سنخیت را نپذیرد، باید بپذیرد که هرچند هیچ حادثه ای خود به خود و بلاسبب پیدا نمی شود، ولی صدور هر چیزی از هر چیزی جایز است و در این صورت، هرچند جهان در نظرش به صورت موجوداتی پیوسته است، ولی به صورت یک نظام معین هم تجسم پیدا نخواهد کرد و پیش بینی حوادث هم مقدور نخواهد شد. در نتیجه، برنامه ریزی و عمل در چنین جهانی هم میسر نخواهد بود.

از قانون سنخيت كه خود تابع قانون عليت است، نتايج زير بهدست مي آيد:

- ارتباط و پیوستگی موجودات؛
  - نظام معین موجودات؛
- $^{-}$  وجوب و ضرورت نظام معین موجودات.  $^{+}$

#### ۱-۱۵ تقسیم علت به علت تامه و علت ناقصه

درصورتی که علت دارای اجزاء باشد، همچنان که معلول به مجموع اجزایش احتیاج دارد، نسبتبه هریک از آنها هم نیازمند است. پس هریک از اجزای علت مانند مجموع اجزاء، نسبتبه معلول حکم علت را دارند که با از میان رفتن آنها معلول نیز از میان میرود.<sup>۳</sup>

از همینجا روشن می شود که: علت تامه آن علتی است که با وجود آن، معلول ضرورت وجود پیدا می کند و با عدم آن، ضرورت عدم. علت ناقصه آن علتی است که وجود آن، معلول را ضروری الوجود نمی کند ولی عدم آن، معلول را ضروری العدم می سازد. حال اگر معلول از یک فاعل مختار سرزند، اراده و خواست فاعل ازجمله علل مؤثر در فعل است و بدون آن، همه ی شرایط لازم برای تحقق معلول فراهم نشده است. اما با وجود همه ی علل فعل اختیاری، ازجمله اراده ی فاعل، حتماً فعل اختیاری تحقق می یابد. <sup>۴</sup>

٧

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هشتم، صص ۱۶۰–۱۶۱.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هشتم، صص۱۹۲–۱۹۳ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۲، صص۶-۷۷.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هشتم، ص۱۹۹.

<sup>ٔ</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۲۶ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم، ج۷، ص۳۲۵ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۲، ص۱۸.

## 1-16- نشانگرها (دلالتها)

| 41     | نشانگر (دلالت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تيتر بحث                                               | کد |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|----|
|        | از آنجا که این حقیقت در ساختار وجودی انسان نیز جاری است، تعلیم و تربیت بهعنوان فرایندی ذومراتب و دارای مراحل طولی مختلف، امکانپذیر است. همچنین اهداف تعلیم و تربیت، دارای مراتب هستند؛ یعنی بهجز هدف نهایی و هدف عام، دارای اهداف میانی است.                                                                                                                                                                                                                                   | ۱-۶- ذومراتب و<br>متکثر بودن<br>حقیقت واحد<br>وجود     | 1  |
|        | هریک از اهداف تربیتی که برای انسان حیث امکانی دارند، نیازمند عواملی است که دستیابی به آن اهداف را میسر سازند و این عوامل مآلاً باید منتهی به واجبالوجود بالذات و خالق حقیقی شوند.                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱–۱۱– فقر وجودی                                        | ۲  |
|        | ازآنجاکه هریک از اهداف تعلیم و تربیت نسبتبه انسان ممکن هستند و نه ضروری. یعنی انسان ضرورتاً دارای بینشها، مهارتها و دیگر فعالیتهای جسمی و روحی لازم برای کمال نیست، اما میتواند واجد آنها باشد، لذا برای تحقق این ویژگیها و دستیابی به اهداف مزبور به عواملی نیاز است. ا                                                                                                                                                                                                       | معلول به علت                                           | ٣  |
|        | ارادهی آزاد فرد در انجام دادن کارهای اختیاری از اجزای اساسی علت تامه ی این افعال محسوب می شود و بدون آن، تحقق این کارها و حصول نتایجشان ضروری نمی شود. <sup>۲</sup> تربیت انسان که از راه تعلیم و تزکیه و تبلیغ و دعوت و امر و نهی انجام می گیرد، با پذیرش اختیار امکان پذیر است؛ و هر نظر دیگری که سبب سلب اختیار شود، به معنای نفی از این قبیل تعلیم و تربیت هاست.                                                                                                           | ۱-۱۵ عدم<br>منافات ضرورت<br>علّی و معلولی با<br>اختیار | ۴  |
|        | برای انسان که دارای استعداد «فکر کردن» است، مهمترین عاملی که او را در مجرای تفکر میاندازد، همانا ادراک قانون کلی علیت و معلولیت است. در اثر همین ادراک است که مفهوم «چرا؟» برای ذهن پیدا میشود. مفهوم «چرا» همان سؤال استفهامی است که ذهن از علت اشیاء میکند و اگر ذهن، این قانون را نپذیرفته بود که «هر حادثه علتی دارد»، اساساً مفهوم «چرا» در ذهن وجود پیدا نمی کرد. کودکان نیز طوری حرکات خود را تنظیم میکنند که نشاندهنده درک رابطهی علّی و معلولی توسط آنان است.         | ۱–۱۷– کلی و<br>عمومی بودن<br>قانون علت و<br>معلول      | ۵  |
|        | در تعلیم و تربیت، باید از روشها و شیوههای مناسببا اهداف استفاده شود. زیرا هر روشی نمیتواند<br>انسان را به همان هدفی که میخواهد برساند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                        | ۶  |
| 7      | ساحات خاص تربیت نیز دارای اهداف معین و روشهای خاص خواهند بود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                        | ٧  |
| - Inta | تفاوت مخاطبان در تعیین هدف و نیز تعیین روش دخالت دارند:  - مخاطبان متفاوت، بهمیزان تفاوتشان دارای اهداف متفاوت خواهند بود. مثلاً تفاوتهای موجود میان زنان و مردان منجر به تفاوت در برخی اهداف و روشها می شود. همچنین تفاوتهای محیطی و تفاوتها در رشد اجتماعی نیز سبب تفاوتهایی در اهداف می گردد همچنین، چون انسان یک نوع خاص است که ویژگیهای متمایز از سایر موجودات دارد، اهداف خاص دارد و برای رسیدن به آن اهداف، باید نظام تربیتی خاص انسان را تبیین نمود و از آن بهره گرفت. | ۱۸-۱ سنخیت<br>میان علت و<br>معلول                      | ٨  |
|        | قبول اصل سنخیت، استفاده از روشهای مختلف برای دستیابی به هدف واحد یا استفاده از یک روش<br>برای هدفهای متفاوت را درصورتی منتفی میکند که عوامل و روشهای تربیتی دارای جهات متعدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                        | ٩  |

<sup>ٔ</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۲۵.

٨



۲ همان.



نباشند و وحدت حقیقی داشته باشند. اما چون عوامل و روشها عموماً دارای جهات متعدد هستند، برای رسیدن به هدف واحد قابل استفادهاند. درحقیقت، وجه مشترک آنها مؤثربودنشان برای رسیدن به هدف خاص است، نه وجه تفاوت آنها، همچنین اهداف تربیتی (به عنوان معلول) نیز دارای جهات متعدد هستند و از این جهت نیز می توان از روشهای مختلف برای دستیابی به هدف واحد استفاده

در تعلیم و تربیت باید با توجه به اهداف معین از شیوهها و روشهای متناسببا آنها استفاده کرد و چنین نیست که در شیوه یا روشی که نسبتبه ساحتی خاص، در مرحلهای خاص و برای وصول مخاطبان خاص و برای وصول مخاطبان خاص به هدفی معین، مفید و مؤثر است، لزوماً نسبتبه ساحتهای دیگر تعلیم و تربیت، در مراحل دیگر و برای مخاطبان متفاوت یا برای اهداف دیگر تعلیم و تربیت نیز مفید و مؤثر باشد. ٔ

تلاش برای تعیین نقش عوامل مختلف مؤثر در فرایند تعلیم و تربیت و در تحقق اهداف آن، تلاشی معقول و لازم است.



<sup>ٔ</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۲۷.





#### ۱-۲ حقیقت علم و ادراک

مفهوم علم یک مفهوم روشن و بدیهی است و لذا نمیتوان با جنس و فصل آن را تعریف کرد. از این رو عبارتهایی که در تعریف علم آورده اند «شرح الاسم»، یعنی تعریف با الفاظ مترادف و مانند آن است، نه تعریف منطقی هر کس حقیقت علم را در خود می بابد و رفتاری بر اساس آن انجام می دهد. کود کی که به سمت مادر می رود و بزرگسالی که با مخاطب بحث و گفتگو می کند، هر دو اذعان دارند که می دانند مادر و مخاطی هست، یعنی به حقیقت به نام علم در وجود خود معترفند، علمی که حیث بیرون نمایی دارد و ما بازاری خود را نشان می دهد.

### ۲-۲- حقیقت علم و ادراک ـ اصل رئالیسم و واقع گرایی در معرفت

هر انسانی به این امر اذعان دارد که «خارج از من واقعیتی هست که به حسب نیازهای خود، کارهایی در آن انجام می دهم.» مقصود از این سخن آن است که من فی الجمله به وجود جهان خارج علم دارم و آنچه در ذهن من به عنوان واقعیت بیرون از ذهن ادراک شده، هست و موهوم و ساخته ی ذهن نیست. مفاد این سخن گزارههای زیر است:

۱- واقعیتی خارج از ذهن انسان هست؛

۲- امکان شناخت و ادراک این واقعیت نیز میباشد.

پذیرش این دو اصل ـ که تفصیل قضیهی «خارج از من واقعیتی هست» میباشد ـ بهمعنای پذیرش اصل «اصالت واقع» یا «رئالیسم» است و انکار این دو اصل بهمعنای پذیرش اصل «اصالت تصور» یا «ایدهآلیسم» میباشد. ا

ازآنجاکه انکار صریح و عملی این دو اصل توسط هیچ انسانی انجام نگرفته و انجام گرفتن آنهم محال است و تناقض درونی دارد، همهی انسانها فطرتاً رئالیست و معتقد به اصالت واقع هستند و ایدهآلیست محض و تمامعیار وجود ندارد.

تلاش دانشمندان و عموم انسانها برای تشخیص درستی یا نادرستی سخنان دیگران، مبتنیبر پذیرش این اصل فطری و دریافت اولی از ماهیت علم است، چراکه ماهیت علم، چیزی جز کاشفیت و واقعنمایی نمیباشد.

پذیرش اصل مطابقت با واقع بهعنوان صدق قضایا و حقیقت داشتن آنها مبتنیبر این اصل اولی و بدیهی است که «شناخت و معرفت به اشیاء و جهان خارج از ذهن، فیالجمله ممکن است.» بهعبارت دیگر، «انسان میتواند اشیاء و موجودات خارجی را بشناسد و بدانها علم پیدا کند.» این اشیاء میتوانند محسوس یا غیرمحسوس، مادی یا غیرمادی باشند.

کلمات «فیالجمله» و «میتواند» در دو عبارت فوق، دلالت بر این دارد که تمام قضایای ذهنی بالجمله صادق نیستند و امکان خطا نیز برای انسان هست. پذیرش امکان خطا، روی دیگر سکهای است که امکان رسیدن به علم را نشان میدهد.

کسیکه از وقوع خطا در ادراکات این نتیجه را بگیرد که «به هیچیک از ادراکات نمیتوان اعتماد کرد» یا «همهی ادراکات بهطور نسبی و برای شخص مدرِک صحیح هستند» و سپس بگوید لذا باید تعریف خود را از «صدق» و «حقیقت» عوض کنیم، بهطور طبیعی در دام ایدهآلیسم سقوط خواهد کرد و حتی نمیتواند بگوید «علم به جهان خارج از ذهن فیالجمله ممکن است».

وجود اختلاف در علم نیز ریشه در همین اصل دارد که «علم به جهان خارج از ذهن فیالجمله ممکن است» و «امکان وقوع خطا هست». یعنی چون ممکن است که انسانی در شناخت یک واقعیت دچار خطا شود و همواره همهی افراد به حقیقت نائل نمیشوند، اختلاف در شناخت یک واقعیت رخ میدهد.

, ω

<sup>ٔ</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معرفتشناسی در قرآن، صص۸۸ –۹۲ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، سرچشمهی اندیشه، ج۳، ص۴۸.

حال اگر کسی از وقوع اختلاف میان انسانها این نتیجه را بگیرد که «علم امری نسبی است و هرکس از زاویهی دید خود اشیا<sup>ی</sup> را ملاحظه کرده و از ظنّ خود یار آن شده است» و این سخن را بهنحو اطلاق بیان کند، بهطور طبیعی منکر این اصل اولی شده که «علم به و*الحاًهام مادن*ً جهان خارج از ذهن، يعنى علم مطابق با واقع، في الجمله ممكن است».

با پذیرش اصل امکان صدق قضایا و امکان مطابقها واقع بودن آنها، ضرورت نیاز به معیار و ملاک تشخیص صادق از کاذب و مطابقها واقع از عدم مطابقبا واقع موضوعیت مییابد. فارغ از یکسلسله حقایق مسلّم که ذهن ما آنها را در کمال بداهت و روشنی مییابد و حقایق بدیهی نامیده میشوند، در مجموعه قضایایی که از طریق تفکر و شیوههای مختلف استدلال (استقراء، قیاس و تجربه) بهدست میآوریم، امكان خطا هست.

معیار و مقیاس تشخیص حقیقت از خطا در «منطق» مشخص میشود. هرقدر آشنایی با آموزههای منطقی بیشتر باشد و توانایی و مهارت به کار گیری آنها افزایش یابد، از میزان خطا کاسته میشود. پس آشنایی با منطق و روش تفکر به عدم وقوع مطلق خطا نمیانجامد، زیرا کاهش خطا به میزان آشنایی و میزان مهارت بهکارگیری قواعد منطق بستگی دارد که هرقدر افزایش یابند، خطا نیز کاهش پیدا

آری کسانی هستند که دستهای از واقعیات را انکار میکنند و آنها را صرفاً تصورات و خیالات انسانهای معتقد به آن تصورات میپندارند. اما اینان منکر اصل واقعیت نیستند. همچنین کسانی هستند که در تبیین فرایند علم و ادراک نظراتی ابراز میکنند که لازمهی آن نظرات، عدم امکان دسترسی به واقع و قبول اصالت تصور است. اما چون این افراد نیز توجه به لوازم نظر خود ندارند و زیربار آن نمیروند، گرچه نظر باطلی دارند، اما ایدهآلیست محسوب نمی شوند. ٔ

### -T-T تقسیم علم به حضوری و حصولی

علم حضوری، یعنی علمی که عین واقعیت معلوم پیش عالم (نفس یا ادراککنندهی دیگر) حاضر است و عالم، حقیقت معلوم را مى يابد؛ مانند علم نفس به ذات خود و حالات وجدانى و ذهنى خود.

علم حصولی، یعنی علمی که واقعیت معلوم پیش عالم حاضر نیست. فقط مفهوم و تصوری از معلوم پیش عالم حاضر است؛ مثل علم نفس به موجودات خارجی از قبیل زمین، آسمان، درخت، انسانهای دیگر و اعضای بدن خود شخص ادراککننده.

در علم حضوری، علم و معلوم یکی است؛ یعنی وجود علم عین وجود معلوم است و انکشاف معلوم پیش عالم بهواسطهی حضور خود معلوم است نزد عالم و از این جهت این علم را حضوری مینامند. برخلاف علم حصولی که واقعیت معلوم غیر از واقعیت علم است و انکشاف معلوم پیش عالم بهواسطهی مفهوم یا تصوری است که از وی در پیش خود دارد و بهعبارت دیگر، بهواسطهی حصول صورتی است از معلوم در نزد عالم و از اینجهت این علم را «حصولی» مینامند. تمام اطلاعات ما نسبتبه عالم خارج از ذهن، علم حصولی است.

در علم حصولی آن چیزی که ذهن اولاً و بالذات و بلاواسطه مییابد، همان مفاهیم و تصاویر ذهنی است، ولی این مفاهیم دارای خاصیت نشاندهندگی و کاشفیت از خارج میباشند، بهطوری که در مرحلهی اول انسان حس می کند بلاواسطه به خارج نائل شده است. در مرحلهی دوم است که می گوید این مفاهیمی که من تصور می کنم (زمین، آسمان و...) در خارج وجود دارد. و در مرحلهی سوم می گوید منشأ و مبدأ پیدایش تصورات ذهنی تأثیرات خارجی است.

بنابراین هر علم حصولی، به علم حضوری بازمی گردد و تا صورت معلوم نزد عالم حاضر نباشد، علم حصولی بهدست نمی آید. به عبارت دیگر، علم حصولی، همان حیث کاشفیت و مابازاء داشتن و نشان دادن صورتی است که به علم حضوری نزد نفس حاضر است.

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۱، مقالهی اول، ص۷۲ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۱، صص ۱۵۱– ۱۵۷ / سوزنچی، حسین، معنا،امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، صص۶۴-۸۱.

دانتگاه امام صادق ا

ازآنجاکه دانشهای مختلف، اعمّ از فقه، تفسیر، علم اخلاق، فلسفه، ریاضی، فیزیک، شیمی و اقتصاد مربوط به علم حصولی هستند، بیشتر گزارههایی که در بخش معرفتشناسی میآید، مربوط به علم حصولی است. ٔ

#### Y-4 مراتب علم و ادراک

علم دارای سه مرتبه است:

- ۱- مرتبهی حس؛ که عبارت است از آن صوری از اشیاء که در حال مواجهه و مقابله و ارتباط مستقیم ذهن با خارج با به کار افتادن یکی از حواس در ذهن منعکس میشود.
- ۲- مرتبهی خیال؛ پس از اینکه ادراک حسی صورت گرفت و حالت مواجهه و مقابلهی ذهن با خارج از بین رفت، صورت ادراکشده در ذهن باقی میماند که «حافظه» یا «خیال» را تشکیل میدهد و هر وقت انسان بخواهد، آن صورت را احضار مینماید و بهاصطلاح بهوسیلهی آن صورت، شیء خارجی را تصور میکند. صورت خیالی شبیه صورت محسوسه است با این فرق که:
  - غالباً وضوح و روشنی صورت محسوسه را ندارد.
- صورت محسوسه همیشه با وضع خاص (نسبت مخصوص با اجزاء مجاور) و جهت خاص (طرف راست یا چپ یا پیشرو یا پشتسر و غیره) و مکان خاص احساس میشود. اما در تخیل میتوان آن صورت را بدون وضع و جهت و مکان خاص درنظر آورد.
- در ادراکات حسی تماس و ارتباط قوای حاسّه با خارج ضروری است؛ اما در ادراک خیالی، ذهن احتیاجی
- ۳- مرتبهی تعقل؛ ذهن انسان قادر است از ادراک صورت جزئی که در مرتبهی خیال قرار گرفته، معنای کلی بسازد که قابل انطباق بر افراد کثیر باشد، بدین رتیب که پس از ادراک صورت حسی و ارتقاء آن به صورت خیالی، یک مرتبهی دیگر نیز صورت را ارتقاء میدهد و منتزع از ویژگیهای شخصی میکند؛ بهنحویکه از آن یک معنا باقی میماند. و این معنا، از آنجهت که دیگر ویژگی شخص خاص را ندارد، قابل انطباق بر افراد متعدد است و اگر از آن صورت ادراکی افراد دیگری هم در خارج باشد، این معنای حاصلشده، بر آن افراد نیز صدق میکند.

تفکر و تعقل و استدلال با پیدایش صورت کلی میسّر است. لذا هر معرفت و تصدیق کلی و هر قانون علمی مربوط به این مرتبهی ادراک است.

### $-\Delta$ تقسیم علم به تصور و تصدیق $-\Delta$

حافظهی انسان انباشته از صور و مفاهیم مختلفی است که از طریق حواس یا با تجزیه و ترکیب صورتهای موجود در حافظه بهدست آمدهاند. مانند صورت مثلث و مفهوم انسان؛ بدون اینکه ذهن دربارهی آنها حکمی نماید و قضاوتی کند. این حالت از ادراک را «تصور» مینامند.

اما اگر ذهن، حالت قضاوت بهخود گرفت و حکم به وجود یا عدم نسبتی میان اشیاء کرد، مثلاً حکم کرد که «انسان مثلث نیست» یا «هوا گرم است»، به این حکم و قضاوت، «تصدیق» می گویند.

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۱، مقالهی دوم، ص۸۳ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معرفتشناسی در قرآن، صص۴۴-۴۶ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۱، صص۱۷۰–۱۸۰.

<sup>ً</sup> آيتالله جوادي آملي، عبدالله، معرفتشناسي در قرآن، صص٣١٧-٣٣٠ / آيتالله مصباح يزدي، محمدتقي، آموزش فلسفه، ج١، صص١٨۶-١٩٣٣.

پس در هر تصدیقی، حداقل دو تصور موجود است که یکی محکومعلیه (موضوع) و دیگری محکومبه (محمول) است.

روشن است که وقتی از علم و معرفت سخن میگوییم، مقصود، همان تصدیقات و حکمهایی است که ما دربارهی واقعیات میکنیم و دانش بشر در رشتههای گوناگون را همین تصدیقات تشکیل میدهد. ۱

#### 7-8 تقسیم علم به بدیهی و نظری

علم، اعمّ از تصور و تصدیق، به بدیهی و نظری تقسیم میشود.

تصور و مفهوم بدیهی، تصوری است که ذاتاً نیاز به تعریف ندارد و خودش، بالذات روشن و واضح است. یعنی همان طور که در منطق آمده، تصور بدیهی، دارای جنس یا معنای اعمّی نیست که به کمک آن معنا تعریف شود، مانند مفهوم «وجود».

تصور نظری، تصوری است که دارای جنس و فصل یا معنای اعم و اخص هست که با آن معانی تعریف شوند.

تصدیق بدیهی، تصدیقی است که ذاتاً استدلالبردار نیست؛ یعنی در قبول آن استدلالی به کار نرفته و صرف تصور دو طرف نسبت کافی است که ذهن، جزم و یقین به وجود یا عدم نسبت کند. مانند: «واقعیتی خارج از ذهن هست»، «اجتماع نقیضین محال است» و «کل از جزء بزرگتر است».

تصدیق نظری، تصدیقی است که قبول آن نیازمند استدلال است. از آنجاکه عموم علوم و دانشها از تصدیقات نظری تشکیل شده، طرق گوناگون استدلال و راههای رسیدن به علم تصدیقی که با تفکر و تعقل حاصل میشود، حائز اهمیت است.

هیچ مفهوم حصولی در بدو خلقت بشر در ذهن وی نبوده استبلکه ذهن، حالت بالقوه داشته و با تماس با عالم محسوس، برایش تصورات پدید آمده و سپس تصدیقات از آن تصورات ساختهشده است. تقسیم علم به بدیهی و نظری، به معنای اولی و ثانوی به لحاظ پیدایش نیست. بلکه به لحاظ ابتناء آن به علم دیگر در هنگام تعریف یا استدلال میباشد.تقسیم تصویر به جزئی و کلی

تصور، در یک تقسیم بندی به دو دسته تقسیم میشود:

اول: تصور جزیی فقط که قابل صدق بر یک مصداق است، مانند تصور کشور ایران و ابن سینا؛

دوم: تصور کلی که قابل صدق بر مصداقهای متعدد است، مانند تصور انسان.

البته گاهی جزیی به یک تصور کلی که دایره شمولیت آن از تصور دیگر کمتر است، اطلاق می شود که به آن جزیی مضاف می گویند، مانند تصور انسان، نسبت به تصور حیوان.

## ٧-٧- تقسيم تصور به معقولات اول و ثاني

معقول اول، معقولاتی هستند که دستگاه ادراکی انسان در ارتباط مستقیم با مصادیق، آنها را دست میآورد و در نتیجه دارای مصداق عینی و ما بازاری خارجی هستند، مانند رنگ، درخت، انسان و آب. معقول ثانی معقولاتی هستند که با گونه ای تعمل عقل، بعد از معقولات اول به دست میآیند که خود بر دو دسته اند:

الف: معقولات ثانی فلسفی که از نحوه وجود و تحقق موجودات توسط عقل اعتبار می شوند؛ مانند علت، معلوم، واحد وکثیر. ب: معقولات ثانی منطقی که از نحوه وجود مفاهیم در ذهن حکایت می کنند؛ مانند کلی، جزیی، فصل و جنس.

18

ا آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۱، ص۱۸۴.

# Y-A اقسام حجت (استدلال ـ برهان)

در استدلال و حجت، یعنی آنجا که میخواهیم از قضیه یا قضایایی به قضیهای جدید دست یابیم و مجهولی را به معلوم تبدیل کنیم، سیر تفکری انسان بر سه نوع است و در هر سیر به علمی با درجهی اعتباری خاص دست مییابد. این سه نوع سیر عبارتند از:

- ۱- از جزئی به جزئی، یا کلی به کلی. در این حال، سیر ذهن افقی خواهد بود و از نقطهای به نقطهی همسطح آن عبور می کند. اینگونه از تفکر را «تمثیل» مینامند که کاربرد محدود و ویژهای دارد. در علم فقه، معمولاً «تمثیل» را «قیاس» مینامند که نباید با قیاس در منطق اشتباه شود.
- ۲- از جزئی به کلی، و بهعبارت بهتر: از خاص به عام. در اینحال سیر ذهن از کوچکتر و محدودتر به بزرگتر و شامل تر است و بهعبارت دیگر از «مشمول» به «شامل» عبور می کند. اینگونه از تفکر را «استقراء» می خوانند.
- ۳- از کلی به جزئی، و بهعبارت بهتر: از عام به خاص. در اینحال سیر ذهن نزولی است، یعنی از بزرگتر به کوچکتر و محدودتر است. بهعبارت دیگر، از «شامل» و دربرگیرنده به «مشمول» و دربرگرفتهشده، میباشد. اینگونه از تفکر را «قیاس» مینامند. ۱

پس اکتساب معلومات توسط انسان یا از طریق مشاهده است یا تفکر. از طریق مشاهده، ذهن عملی انجام نمیدهد و صرفاً فراوردههای حواس را تحویل می گیرد. از طریق تفکر است که روی مکتسبات قبلی کار می کند و به معلوم جدید می رسد.

در تجربه که بخش اعظمی از دانش بشر را شکل میدهد، مشاهده و تفکر، آنهم از گونهی «قیاس»، نه استقراء، دستبهدست هم میدهند و دانش تجربی را پدید میآورند. یعنی تجربه، از نوع تفکر قیاسی است به کمک مشاهده، ولی قیاسی که در آنجا تشکیل میشود ـ همانطور که اکابر منطقیین گفتهاند ـ قیاسی خفیّ است که ذهن در هنگام عمل تجربه، بهطور طبیعی انجام میدهد. ۲

# ۲-۹- مجرد بودن علم از خصوصیات ماده

علم و ادراک، اعمّ از ادراک حسی، ادراک خیالی و ادراک عقلی، حقیقتی غیرمادی دارد و تابع خواص عمومی ماده نیست و همین ویژگی علم، امکان مطابقت علم با معلوم و اینهمانی علم و معلوم را فراهم میآورد.

توانایی انسان در یادآوری معلومات گذشته دربارهی حوادثی که قبلاً اتفاق افتاده و زمان آن سپری شده ؛ همچنین دستخوش تغییر نشدن و تبدیل به چیز دیگری نشدن این معلومات ؛ تقسیمانپذیری علم و ادراک ؛ علم به «خود» بدون کمک حواس و بدون انطباق بر هیچ عضو و خواص عضو و بدون تغییر و تبدیل با اختلاف عمر و تحلیل رفتن قوا و غیرقابل انقسام و کثرت بودن «من» و صِرف و خالص بودن من و عدم غیبت از خود و نبودن هرگونه حائل میان خود و علم خود از نشانههای مجرد بودن علم از خصوصیات ماده است.

علم به نفس و نبودن حائلی بین خود و خود، علاوهبراینکه غیرمادی بودن علم را نتیجه میدهد، این نتیجه را هم دربر دارد که نفس، خود عالم به خود میباشد، یعنی واقعیت علم و واقعیت معلوم در مورد نفس یکی است. به عبارت دیگر، نفس به خودش علم حضوری دارد. همچنین ادراکات و صوری که نفس از موجودات دارد، چون اموری مجرد هستند، نزد نفس حاضرند و از شئون نفس محسوب می شوند. به عبارت دیگر، علم حصولی به اشیاء، حضور ماهیت معلوم است نزد عالم و رابطه ی همه ی علوم با نفس، همه از سنخ حضور است.

...

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> همان، ص۱۳۶.

<sup>ٔ</sup> همان، ص ۱۱۱.

<sup>&</sup>quot; علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۱۰ مقالهی سوم، صص۱۰۴–۱۰۶ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معرفتشناسی در قرآن، صص۹۹–۱۰۹ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، شریعت در آینهی معرفت، ص۳۴۲.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۱، مقالهی سوم، صص۱۲۸–۱۲۹.

# فصل دوم: معرفت ثناسی

#### ۲-۱۰- معيار صدق قضايا

یکی از معانی حقیقت، «صادق» یا «صحیح» بودن یک قضیه و تصدیق ذهنی است. بهعبارت دیگر، علم و ادراکی که در ذهن شکل گرفته، بهشرطی حقیقت دارد که «صادق» و «صحیح» باشد و «دروغ» و «غلط» نباشد. ملاک و مناط صدق یک قضیه و حقیقت داشتن آن، مطابقها واقع بودن آن قضیه است. پس «حقیقت» وصف ادراکاتی است که مطابقها واقع و نفسالأمر باشند. با پذیرش این معنا از حقیقت و این توصیف از ادراکات است که اصل رئالیسم و اصالت واقع ثابت میماند و بر آن خدشهای وارد نمیشود. هر تبیین دیگری از حقیقت که منکر مطابقت با واقع شود و آنرا نادیده بگیرد، لازمهاش افتادن در ایدهآلیسم و نفی کاشفیت از علم است. برای یک فیلسوف رئالیست که از اصول ایدهآلیستی احتراز دارد و میخواهد با روش واقعبینی سلوک نماید، چارهای جز این نیست که «مناط صدق» را مطابقت با واقع و نفس الأمر بداند و بر آن تكيه نمايد.

البته باید توجه کرد که واقع و نفس الامر منحصر به وجود عین و خارجی نیست، بلکه گاهی قضیه از مرتبه ذات ماهیت حکایت می کند. راست بودن این قضایا مربوط به این است که ماهیت در مرتبه ذات خود چنین شأنیتی داشته باشد. گاهی قضیه، از حقیقت ذهنی یک شیء حکایت می کند که در این صورت، صدق قضیه به این است که آن شیء در ذهن دارای آن خاصیت باشد، همچنین صدق یک قضیه اعتباری و قراردادی نیز در همان ظرف اعتبار و قرارداد است. (مطهری، مرتضی، شرح مختصر منظومه، چاپ اول، ج ۱ ص (۱۸۹

#### ۲-۱۱- ثبات و تکامل در علم

از ویژگیهای هر قضیهی علمی «دوام»، «اطلاق» و «کلیت» است. دوام درمقابل تغییر، مطلق درمقابل نسبی و کلیت درمقابل جزئیت قرار دارد.

دائمی بودن حقیقت و صدق هر ادراک علمی به این معناست که ثبوت موضوع برای محمول دائمی و ابدی است و این قضیه در ذهن متحول و متکامل نمیشود. قبول این اصل منافاتی با متغیر بودن عالم خارج و حتی حرکت جوهری جهان و نیز تکامل در علم و همچنین تصحیح اشتباهات گذشته ندارد. البته دائمی بودن قضایا، مربوط به قضایای حقیقی است، نه اعتباری. (در ادامه توضیحات لازم  $^{'}$ در اینباره ارائه خواهد شد.

مطلق بودن حقیقت به این معناست که واقعیات، فیالجمله همانگونه هستند که در فکر ما جلوهگر میشوند و ساختار اندیشه در نزد خود، دخل و تصرفی در آن نمیکند و رنگ و صبغهی خاصی به آن نمیدهد. مثلاً اینگونه نیست که ذهن بشر از آنجهت که ذهن بشر است، اشیاء را زمانمند ببینید یا آسیایی از آنجهت که فرهنگ آسیایی دارد، جبراً واقعیات را در کالبد خاصی ادراک نماید. ٔ

مقصود از کلی بودن قضایای علمی این است که چنین قضایایی شخصی نیست و بر همهی مصداقهای آن موضوع جاری است. اصولاً قضایای جزئی و شخصی در علوم جایگاهی ندارند.

دربارهی دائمی بودن حقیقت و دوام صدق نکات زیر ضروری است:

واقعیات و اشیای خارجی که قضایای ذهنی از آنها حکایت میکنند، ممکن است موقت یا دائمی باشند. بهطور مثال، واقعیتهای مادی دائماً در حرکت و تغییرند و هیچ لحظهی ثابتی ندارند. البته واقعیت حرکت، گرچه مربوط به ماده است، ثابت است و اگر بگوییم ماده در حرکت است، از یک امر مستمر دائمی حکایت کردهایم. یعنی این قضیه هم خودش دوام دارد و هم مصداقش. البته در اینجا به جنبهی مصداق آن کار نداریم، بلکه میخواهیم بگوییم مفاهیم و محتویات ذهنی و حقایقی که درک کردهایم، مطابقت آنها با واقعیاتشان دائمی است و اختصاصی به لحظهی معینی از زمان ندارد. آنچه مقیّد و محدود به زمان است واقعیت خارجی است، نه مطابقت مفهوم

شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۱، مقالهی دوم، ص۷۷.

<sup>ً</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۱، مقالهی دوم، ص۷۹.



ذهنی با آن واقعیت. مثلاً وقتی میگوییم «بنسینا در قرن پنجم هجری میزیسته است» یکی از روابط متغیر اجزای طبیعت را بیان کردهایم، اما این حقیقت که در فکر ما آمده، همیشه و دائماً صادق است و با واقع خود مطابقت دارد. این بیان دربارهی جمیع حقایق، اعمّ از ریاضی، طبیعی و فلسفی صادق است؛ اما در اعتباریات و علوم اعتباری جاری نیست. برخی از قضایای اعتباری و بایدها و نبایدها که دائمي هستند، نه بهعلت خاصيت ذاتي آن قضاياست، بلكه بهعلت دوام غايات و اغراض حقيقي است كه اين قضايا براي رسيدن به آنها وضع شدهاند.

همچنین قضایایی که یقینی نیستند و جنبهی احتمالی دارند نیز شامل این اصل نمیشوند، زیرا بهلحاظ فلسفی، چنین قضایایی را هنوز نمیتوان «حقایق» خواند و در دایرهی علم بهحساب آورد. ٔ

با توجه به آنچه دربارهی دائمی بودن حقیقت گفته شد، تکامل در علم به این معنا که یک قضیه بهتدریج راستتر و صحیحتر و منطبق تر بر واقعیت شود، بیمعناست.

وجه صحیح تکامل در علم این است که گزارههای علمی ما دربارهی هر موضوع علمی توسعه پیدا کند و بر معلومات ما نسبتبه آن موضوع افزوده شود. یعنی علاوهبر حقیقت اول، یکسلسله حقایق دیگر بهدست آید؛ نه اینکه حقیقت اول کمال یابد و درجهی حقیقی بودنش بالا رود. همچنین ممکن است در اثر پیشرفت فیزیک، سلسلهی دیگری از خواص اشیاء را کشف کنیم؛ و در اثر پیشرفت ریاضیات، احکام دیگر راجع به عدد یا شکل را بهدست آوریم؛ و در اثر پیشرفت فلسفه، انواع و اقسام بیشتری از دور و تسلسل را بشناسیم. همهی اینها توسعهی تدریجی معلومات است و با تکامل، به آن معنایی که در فلسفه و دربارهی اشیاء مادی به کار میرود، تفاوت دارد.

در تئوریها و فرضیههای علوم طبیعی که میزان دوام آنها با انطباق با تجارب و نتایج عملی ارتباط دارد، ناچار همینقدر که یک فرضیه با تجربیاتی که در دسترس بشر هست منطبق شد، مورد قبول واقع میشود. ولی هروقت فرضیهی دیگری که در اجزای فرضیهی اول اصلاحاتی بهعمل آورده بود، با تجربیات بیشتری منطبق شد، فرضیهی اول از صحنه خارج شده و فرضیهی دوم که فرضیهای کاملتر و جامعتر است، جای آنرا میگیرد. این نوع از تکامل نیز ربطی به تکامل حقیقت ندارد و چنین نیست که مثلاً درجهی راست بودن فرضیهی اول بیشتر شده باشد؛ بلکه فرضیه و تجربیات جدید ثابت میکند که فرضیهی اول را نمیتوان حقیقت تلقی کرد و تمام آن یا بعضی از قسمتهای آنرا باید کنار گذاشت. البته فرضیههای جامعتر و دقیقتر که درطول زمان پیدا میشوند، متکیبر فرضیههای پیشین هستند و سوابق علمی یک دانشمند طبیعی برای حدس یک فرضیهی جدید مؤثر است. ٔ

قرآن کریم با توجه به این حقیقت که با تعمیق ادراک حضوری و شناخت شهودی نفس، معرفتشناسی و خلقتشناسی انسان تبدیل و تغییر مییابد، متناسببا مراتب غفلت و حضور آدمیان، از مراتب شناخت آدمیان پرده برمیدارد و حقایقی را که انسان در این مراتب مشاهده مینماید، باز گو می کند. ٔ

# ۲-۱۲- تقسیم علم به حقیقی و اعتباری (نظری و عملی)

علم، اعم از تصور و تصدیق، به حقیقی و اعتباری تقسیم میشود. تصورات حقیقی تصوراتی هستند که ما بازای عینی در خارج دارند. همه مفاهیم و قضایا در مرتبه اول جنبه حقیقی دارند، مانند انسان. انسان حیوان ناطق است و انسان مالک افکار خود است.

تصورات و تصدیقات اعتباری علومی هستند که به نحو مجاز و استعاری از تصورات و تصدیقات ساخته میشوند و به نحو اعتبار و مجاز بر مصادیق خود صدق میکنند و به منظور غایات علمی که انسان در زندگی داشته ساختهشده اند؛ مانند مالکیت (در زندگی اجتماعی) و این زمین ملک فلانی است. از این تقسیم بندی، علوم نیز به دو قسم حقیقی و اعتباری تقسیم میشوند. این تقسیم که در



<sup>ٔ</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معرفتشناسی در قرآن، صص۱۷۵–۱۹۱.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۱، مقالهی چهارم، صص۱۴۲-۱۴۹ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معرفتشناسی در قرآن، صص ۳۵۱–۳۵۹.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معرفتشناسی در قرآن، ص۳۵۴.

آثار حکمای اسلامی تحتعنوان حکمت نظری و حکمت عملی آمده و متناسببا آن، عقل نیز به نظری و عملی تقسیم شده است. بر این مبناقسمی از دانش بشر درباره ی واقعیات و موجودات گوناگون و ویژگیهای آنهاست، مانند علم به مبدأ و منتهای جهان و علم به آفاق و انفس؛ قسمی دیگر از دانش بشر درباره ی علم به افعال اختیاری انسان است از آن حیث که مشمول خوب و بد یا باید و نباید قرار می گیرد. قسم اول را علم حقیقی یا نظری و قسم دوم را علم اعتباری یا عملی مینامند. بنابراین علم حقیقی درباره ی «هستها» و «نیستها» و علم اعتباری از نوع علم اعتباری درباره ی «بایدها» و «نبایدها» بحث می کند. مسائل علم حقیقی از نوع جمله ی خبریه است و مسائل علم اعتباری از نوع جمله ی نظری است و تکالیف و وظایف، اعم از تکالیف و وظایف، اعم از تکالیف و وظایف، اعم از تکالیف و وظایف الهی یا بشری که درباره ی رفتار اختیاری انسان است، در حوزه ی علم عملی قرار دارد. ا

منشأ پیدایش علوم اعتباری نیازهای بشر و تلاش اختیاری برای رفع آن نیازهاست. ازاینرو گستره یعلوم اعتباری تناسب با گستره ی نیازها، اعم از نیازهای جسمی و روحی، فردی و اجتماعی، دنیایی و آخرتی است؛ و ازآنجاکه این علوم ریشه در نیازها دارند، دائمی یا متغیر بودن آنها وابسته به دوام یا تغییر نیازهایی است که آن علوم برای آنها وضع شدهاند. لذا می توان گفت نیازهایی که مربوط به فطرت انسان است ـ که ثابت و جاویدان می باشد ـ منشأ علوم و ادراکات دائم و ثابت هستند و نیازهایی که مربوط به شرایط اقلیمی و مادی است ـ که متغیرند ـ منشأ علوم متغیر و متحول می باشند. بنابراین، پذیرش یا عدم پذیرش علوم و ادراکات ثابت و متغیر ارتباط مستقیمی با مباحث انسان شناسی دارد. ۲

# ۲-۱۳- رابطهی علم حقیقی و اعتباری (رابطهی علم نظری و عملی)

معرفتها و علوم حقیقی را میتوان در براهین طبیعی، ریاضی یا فلسفی قرار داد و نتیجهی علمی یا فلسفی گرفت و همچنین میتوان از یک برهان فلسفی یا علمی، یک علم نظری جدید بهدست آورد. ولی اداراکات و علوم عملی تابع احتیاجات و نیازهای انسان است و برای رفع یکی از نیازهای انسان، اعمّ از جسمی و روحی وضع شدهاند.

ادراکات و علوم حقیقی تابع خواست و نیاز و اراده ی انسان نیست، اما ادراکات و علوم اعتباری تابع نیاز انسان است. اگر نیازی مانند نیازهای فطری، ثابت و پایدار باشد و در همه زمانها و مکانها وجود داشته باشد، علم اعتباری مربوط به آن نیز پایدار و ثابت خواهد بود. ادراکات و علوم حقیقی ذاتاً مطلق، دائم و ضروری هستند، اما اداراکات اعتباری ذاتاً چنین نیستند. دوام و اطلاق آنها وابسته به دوام و اطلاق غایت و هدفی است که آن ادراکات و علوم، برای آنها وضع شدهاند.

ازآنجاکه منشأ ادراکات و علوم اعتباری نیازها هستند، تشخیص نیازها که از سنخ علوم حقیقی است، ضروری میباشد. بهعبارت دیگر، حوزههایی از علوم نظری که موضوع آنها ابعاد وجودی انسان، یعنی ابعاد جسمی و روحی، فردی، خانوادگی و اجتماعی انسان است، به انسان این کمک را میکند که نیازهای واقعی خود را بشناسد و بایدها و نبایدهای متناسب آنها را وضع کند و با عمل اختیاری خود به رفع آن نیازها اقدام نماید."

نکتهی بسیار حساس و حائز اهمیت آن است که در تصمیمگیری برای وضع یک باید یا نباید، تنها یک علم نظری یا یک قضیهی نظری دخالت ندارد، بلکه چندین قضیهی نظری و در شاخههای مختلف دخیل هستند. بهطور مثال، این قضیه مربوط به علم اعتباری که «باید براساس فضائل اخلاقی ثابت زندگی کرد» وابسته به پذیرش چندین قضیهی هستیشناسانه و انسانشناسانه است؛ همانطور که قضیهی مخالف آن نیز وابسته به پذیرش چندین قضیهی مخالف میباشد. بههمین جهت میتوان گفت بایدها و نبایدهایی که نظام زندگی

J

ا شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۲، صص۲۹-۳۰ / ابنسینا، الشفاء \_ المنطق، ج۳، کتاب البرهان، ص۶۶ / خواجه طوسی، نصیرالدین، اساس الاقتباس، صص۳۴۶–۳۴۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، شریعت در آینهی معرفت، صص ۲۷۰-۳۲۲ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۱، صص ۱۶۰–۱۶۵ / سوزنچی، حسین، معنا،امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، صص ۱۹۸-۲۰۷.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۲، مقالهی ششم، ص۲۳۴.



یک فرد را سامان میدهند، وابستگی وثیق به مجموعهی جهانبینی او دارد، چراکه نیازها و غایات هر فرد در منظومهی جهانبینی وی تعریف میشوند و تعیین میگردند.

آری، در نیازهای ساده و روشن، مانند رفع تشنگی، یک ماتریالیست و یک الهی یکسان عمل میکنند؛ چراکه کافی است هرکدام بدانند محتوای لیوانی که جلوی آنها گذاشته شده است، آب است و آب هم رافع تشنگی است. با آشامیدن آب، تشنگی خود را رفع میکنند و به آرامش میرسند. اما آنجا که سخن از شیوهی زندگی است، مجموعهی فراوانی از قضایای حقیقی راهنمای فرد قرار میگیرند و بهمیزان اختلاف در آن قضایا، منجر به تصیمهها و بایدها و نبایدهای متفاوت میشوند. ۱

پس همواره حکمت عملی و علوم اعتباری تحتتأثیر حکمت نظری و علوم حقیقی است. اما این تأثیرپذیری با همهی وثاقت و دقتی که دارد، از سنخ استنتاج قیاسی و منطقی نیست.

ازآنجاکه علوم اعتباری و تجویزی و نظامات اخلاقی، سیاسی، حقوقی، چه در یک فرد و چه در جامعه و چه در یک تمدن، پیوند وثیقی با علوم حقیقی دارند، عدم رشد علوم حقیقی، به خصوص علومی مانند فلسفه و معارف اسلامی که مبنای سایر علوم حقیقی نیز میباشند، برنامه ریزی ها و تصمیم گیری ها در حوزه ی علوم اعتباری را سطحی، و گاه غلط و آمیخته به اغراض غیرعلمی می کند. همچنین رشد ناهماهنگ علوم حقیقی نیز منجر به نظامات ناهماهنگ و نامتعادل خواهد شد؛ همان طور که عدم رشد الهیات و فلسفه الهی، متناسب با رشد علوم تجربی، در دوره ی جدید، سبب شکل گیری تمدنی ناهماهنگ شده به طوری که ابعاد مادی و حیوانی بشر محوریت رافته است.

# ۱۴-۲ تمایز موضوعی و غایتی در گزارههای علمی و تأثیر آن درروش علمی متناسب

ازآنجاکه هر گزاره و تصدیقی دربارهی موضوع خاصی است و به حکمی دربارهی آن موضوع اشاره دارد، تمایز این گزارهها و قرار دادن آنها در دستههای مختلف، وابسته به موضوع آنهاست. یعنی متناسببا تمایز و دستهبندی موضوعات تقسیمبندی میشوند و از هم متمایز می گردند. مثلاً گزارهی «عدد چهار زوج است» با گزارهی «هر موجودی یا بالفعل است یا بالقوه» این تمایز را دارد که یکی دربارهی «کم منفصل» است و دیگری دربارهی «موجود بما هو موجود». بههمین جهت یکی در دستهی گزارههای ریاضی و دیگری در دسته گزارههای فلسفی قرار می گیرند.

البته این معیار تمایز، در گزارههای حقیقی جاری است، نه اعتباری. در گزارههای اعتباری (علوم عملی)، معیار و ملاک تمایز علوم، غایت و هدفی است که آن ادراکات و گزارهها برای آن وضع شدهاند.

با توجه به این حقیقت، روشهایی که در هنگام تفکر برای دستیابی به گزارههای علمی انتخاب میکنیم، وابسته به موضوعات آن گزارهها میباشند و با تمایز موضوعات از هم متمایز میشوند. یعنی دستگاه تفکر انسان از نزد خود و بیملاحظهی موضوع، روش تفکر را برنمی گزیند؛ بلکه به موضوع نگاه می کند و تشخیص می دهد که با کدام روش فکری، به سراغ مسائل آن موضوع می توان رفت و به تحقیق در آن اقدام نمود.

بهعبارت دیگر، «اسلوب و روش فکری خاص هر علمی عبارت است از یک نوع ارتباط فکری خاص که بین انسان و موضوع آن علم باید برقرار شود و بدیهی است که ارتباط فکری بین انسان و شیئی از اشیاء، بستگی دارد به نحوه ی وجود و واقعیت آن شیء؛ مثلاً اگر شیء از نوع اجسام باشد، ناچار باید ارتباط جسمانی و مادی بین انسان و آن شیء برقرار شود و حس، همان ارتباط مادی است که دستگاه فکر با اشیاء پیدا می کند و اگر آن شیء وجود نفسانی دارد باید به مشاهده ی حضوری و نفسانی که یگانه وسیله ی ارتباط ذهن با آن شیء

\_\_\_\_\_

۱ شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۵۳–۵۸.

است، پرداخته شود و اگر آن شیء کیفیت عقلانی دارد، یعنی حقیقتی است که عقل با اعمال قوهی انتزاع آنرا یافته است، باید با سبک قیاس و برهان و تحلیل عقلانی مورد بررسی قرار گیرد.» ۱

بنابراین دیدگاه ما دربارهی واقعیت در انتخاب روش مؤثر است. اگر کسی معتقد باشد که اشیای عالم فقط مادی هستند و همینها موضوع علم و ادراک قرار میگیرند، بهناچار فقط به روش حسی و تجربی رو میآورد. یا اگر کسی معتقد باشد که میتوان دربارهی «موجود بما هو موجود» اندیشید و کسب علم کرد، در آن زمینه از روش استدلالی بهره میبرد.

#### ۲-۱۵- منابع معرفت

کلمه ی «منبع» در حوزه ی معرفتشناسی در معانی متفاوتی به کار رفته و همین امر سبب شده که ذیل آن، دستهبندیهای گوناگونی صورت گیرد. در اینجا دو معنا از معانی منبع موردنظر است:

- ۱- منبع بهمعنایی که در علم اصول فقه مصطلح است و مقصود آن منبع معرفتی است که گزارههای علمی معتبر و دارای حجیت تولید می کند، به گونه ای اگر از سنخ قضایای مربوط به عقل نظری باشد، دارای واقعنمایی است و اگر از سنخ قضایایی عقل عملی باشد، پیروی از آن ضروری است. این دو منبع عبار تند از:
- أ. عقل: انسان با قوهی عقل خود می تواند بیندیشد و تفکر کند و به معرفت برسد و معرفت حاصله دارای حجیّت است. البته این معرفت به یقینی و ظنّی تقسیم می گردد و میزان اعتبار و حجیّت آن متناسب یقینی و ظنّی بودن آن است. "
  بودن آن است. "
- ب. نقل: همچنین انسان با تفکر در قرآن کریم و سنت و سیرهی معصومین اللی به معارفی دست می یابد که در دو حوزهی نظر و عمل دارای حجیت هستند. این معرفت نیز به یقینی و ظنّی تقسیم می شود و میزان اعتبار و حجیّت آن متناسب یقینی و ظنّی بودن آن است. <sup>۴</sup>
- امام کاظم ﷺ در اینباره، به هشامبن حکم، می فرماید: «همانا برای خداوند بر مردم دو حجّت است: حجّت آشکار و حجّت پنهانی عبارت است از رسولان و پیامبران و امامان، و حجّت پنهانی عبارت است از عقول مردمان» ^.
  - ۲- منبع، بهعنوان امری که عقل روی آن تفکر و اندیشه کند و کسب معرفت نماید؛ از این حیث منابع معرفت عبار تند از:
- جهان خارج: جهان خارج پیرامون ما، اعم از موجودات طبیعی، انسان و روح و روان انسان، جامعه ی انسانی و تاریخ انسانها و جوامع بشری و هر واقعه ای که به عنوان یک منبع می تواند مورد مطالعه بشر قرار گیرد (مخلوقات آفاقی و انفسی). قرآن کریم از حیث کسب معرفت به خداوند، به این منبع اشاره می کند و می فرماید: ﴿وَفِی الْأَرْضِ آیَاتٌ لِّلْمُوقِینَ \* وَفِی أَنفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ \_ ذاریات، ۲۰-۲۱﴾.
- ب. وحى الهى: يكى ديگر از منابعى كه بشر با تفكر در آنها مىتواند كسب معرفت كند، «وحى» است. اين منبع به صورت كتاب بر آخرين پيامبر الهى نازل گرديده و در اختيار همگان قرار گرفته است: ﴿وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِن لَمُ عَلِيم \_ نمل، ٤٠﴾.

JJ

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هفتم، ص۲۲.

۲ سوزنچی، حسین، معنا،امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، صص۵۰–۶۴

آیتالله جوادی آملی، عبدالله، منزلت عقل در هندسه معرفت دینی، صص ۵۰-۶۰.

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، منزلت عقل در هندسه معرفت دینی، صص ۶۰–۷۰.

<sup>^</sup> المام كاظم (ليليرُّ إلَّهِ عَلَي النّاسِ حُجَّتينِ، حُجَّةً ظاهِرَةً وَ حُجَّةً باطِنَةً، فَأَمَّا الظَّاهِرَةُ فَالرُّسُلُ وَ الأنْبِياءُ وَ الْأَنِيَّةُ وَ أَمَّا الْباطِنَةُ فَالْمُصُلُ وَ الْعَبِياءُ وَ الْأَنِيَّةُ وَأَمَّا الْباطِنَةُ فَالْمُعُولُ» (كافى، ج ١، ص٢٥)

- ج. عقل: عقل، منبع درونی معرفت و شناخت است. بدیهیات و مستقلات عقلی، منابع اولیهای هستند که مبنای معرفتهای بعدی قرار می گیرند و بدون قبول آنها، ساختن بنای علم و معرفت امکانپذیر نیست: ﴿وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلتَّاسِ وَمَا یَغْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ \_عنکبوت، ۴۳٪ ﴾. \
- قلب: قلب، منبع چهارم معرفت است. الهامات قلبی و حالات و احوال دل که بر اثر مجاهده ی درونی برای انسان حاصل می شود، مانند داده های عقلی و حسی می تواند منشأ تفکر و تأمل باشد. امیرالمؤمنین المخیل می فرماید: «او (سالک الی الله) عقلش را زنده کرده و شهواتش را میرانده است، تا آنجا که جسمش لاغر شده، و خشونت اخلاقش به لطافت مبدّل گشته است و برقی پر نور برای او می درخشد، راه را برای او روشن می سازد و او را به مسیر حق (سلوک الی الله) می برد، او (در این مسیر) پیوسته از دری به در دیگر منتقل می شود تا به دروازه ی سلامت سرای جاودانی راه یابد.» ممچنین پیامبر اکرم شی فرمود: «هر بنده ای که چهل روز خود را برای خداوند متعال خالص گرداند چشمه های حکمت از قلبش بر زبانش جاری می گردد» آ

# ۲-۱۶- رابطهی علم و عالم

رابطهی میان علم و عالم بهعنوان حامل علم و معرفت، یک رابطهی وجودی است. بهتعبیر دیگر علم و معرفت، بُعدی از ابعاد وجودی فرد عالم را تشکیل میدهد که بههیچوجه از عالم جدا نیست. اگر در مقام مثال، از عالم و علم او بهعنوان ظرف و مظروف یاد میشود، بههیچوجه بهمعنای دوگانگی وجودی میان آندو نیست. علم، شأنی از شئون خود عالم و بخشی از حقیقت و هویت اوست؛ و البته مهمترین بخش حقیقت او را تشکیل میدهد. بههمین جهت رابطهای وجودی با سایر ابعاد شخصیتی عالم دارد، بهگونهای که هم بر آن ابعاد تأثیری گذارد و هم تأثیر میپذیرد.

# ۲ – ۱۶ – ۱ – گرایش به حقیقیت

اولین و مهمترین رابطهی وجودی علم و عالم، وجود استعداد علمی ساختار خلقتی انسان و طلب فطری و تشنگی طبیعی وی به معرفت میباشد. حس کنجکاوی کودک بیانگر این استعداد و گرایش فطری است. کودک، با حس کنجکاوی خود به سراغ اشیاء میرود و از آنچه از پیرامون خود درمی یابد احساس لذت می کند. البته، این استعداد، از آنجاکه مانند سایر استعدادهای انسان با عوامل و شرایط پیرامونی ارتباط دارد، در افراد مختلف با درجات متفاوت ظهور می کند، به طوری که برخی افراد در کسب علم با استعدادتر هستند و برخی از استعداد کمتری برخوردارند.

# ۲-۱۶-۲ ارتباط وثیق ابعاد معرفتی و اخلاقی در وجود انسان ۲

در آنجا که تفکر اتفاق میافتد و شخص در حال استدلال کردن است، مثلاً آنجا که مجموع زوایای مثلث را محاسبه میکند، نتیجهای که بهدست میآید امری ضروری است و تابع غرض و سلیقهی شخص استدلال کننده نمی باشد. یعنی بعد از چیدن آن مقدمات، در کسب این نتیجه میان انسانها تفاوتی نیست. به تعبیر دیگر، گرایشها و حب و بغضها و ابعاد شخصیتی تفکر کننده در ساختار

J.

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱۳، س۳۷۴.

اميرالمؤمنين (للبير «قَدْ أَخيا عَقْلَهُ وَ أَمَاتَ نَفْسَهُ حَتَّى دَقَّ جَلِيلُهُ وَ لَطَفَ غَلِيظُهُ وَ بَرَقَ لَهُ لَامِعٌ كَثِيرُ الْبَرْقِ فَأَبَانَ لَهُ الطَّرِيقَ وَ سَلَكَ بِهِ السَّبِيلَ وَ تَدَافَعَتُهُ الْأَبْوَابُ إِلَى بَابِ السَّلامَةِ وَ دَارِ الْإِقَامَةِ» (نهجالبلاغه، خطبه ٢٢٠)

<sup>&</sup>quot; قال النبي ﷺ: «مَا أَخْلَصَ عَبْدٌ لِلَّهِ عَزَّوَجَلَّ أَرْبَعِينَ صَبَاحاً إِلَّا جَرَتْ يَنابِيعُ الْحِكْمَةِ مِنْ قَلْبِهِ عَلَى لِسَانِهِ» (بحار الأنوار، ج٧٠، ص٢٤٢)

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱۳، ص۳۷۴ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، شریعت در آینهی معرفت، صص۲۰۷–۲۱۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، شریعت در آینهی معرفت، صص۱۹۸-۲۰۶ / سوزنچی، حسین، معنا،امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، ص۸۷.

<sup>&</sup>lt;sup>۶</sup> ازآنجاکه این مبحث، ماهیت انسانشناختی دارد، در آن قسمت بیشتر مورد بحث قرار خواهد گرفت.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup>این موضوع نیز ماهیت انسانشناختی دارد، لذا در اینجا بهاجمال مورد بحث قرار میگیرد و تفصیل آن در بند ۶–۷–۲-۱ انسانشناسی تبیین خواهد شد.



استدلال و نتیجهای که از آن ساختار بهدست میآید، نمیتواند نفوذ نماید. ازاینروست که همواره دروازهی تعلیم و هدایت باز است و امکان راهنمایی انسانها وجود دارد.

دخالت ابعاد اخلاقی و شخصیتی انسان در معرفت در مقدمات تفکر و تا قبل از شکل گیری استدلال میباشد و این دخالت تا آنجا میتواند پیش برود که دستگاه تفکر ناچار میشود فقط در آن اموری بیندیشد و فکر کند که حبّ و بغضهای شخص متفکر از وی طلب می کنند.

ویژگیهای اخلاقی و شخصیتی در نسبتی که با معرفت پیدا میکنند، به دو دسته تقسیم میشوند: خُلقیات آزادکنندهی تفکر و تعقل و خُلقیات زندانیکنندهی تفکر و تعقل.

دستهی اول همان فضائل اخلاقی و صفات پسندیده ی انسانی هستند که بهمیزانی که فرد بدانها آراسته شود، عقل و ثمرات و دادههای عقل را بر وجود خود حاکم می کند. در رأس این فضائل تقوا قرار دارد. انسان باتقوا که لجام نفس را در اختیار دارد، انسان حقیقت گرایی است که هر کجا حقیقت را بیابد، بدان میل می کند و تابع آن می شود. مرتبه ی اول تقوا را خداوند در فطرت هرکس قرار داده است، به طوری که هر انسانی از همان کودکی نسبتبه حق حالت پذیرش دارد و در مقام داوری اهل انصاف است. اگر شخصی این تقوای فطری را رشد دهد و به مراتب عالی تر تقوا برسد، امکان دستیابی وی به مراتب عالی تر حقیقت نیز فراهم می گردد: ﴿وَاتَّقُواْ اللّهَ وَمُعَلِّمُ كُمُ اللّهُ \_ بقره، ۲۸۲﴾، ﴿إِن تَتَقُواْ اللّهَ یَجْعَل لّکُمْ فُرْقَانًا \_ انفال، ۲۹﴾. حداقل تقوا همان روحیه ی حقیقت نمی رود. یعنی عقل آزاد با حق گرایی است که اگر در کسی نباشد، عقل خود را در مسیر حق به کار نمی اندازد و به دنبال کسب حقیقت نمی رود. یعنی عقل آزاد با فضائل اخلاقی سنخیت دارد و این فضائل هستند که به آزادی عقل کمک می کنند. از این رو هرچه این فضائل رشد بیشتری پیدا کنند، فضائل اخلاقی سنخیت دارد و این فضائل هستند که به آزادی عقل کمک می کنند. از این رو هرچه این فضائل رشد بیشتری پیدا کنند، حاکمیت عقل بیشتر می شود. ۲

دستهی دوم فجور و گناه و اخلاق رذیله است که عقل را محبوس میکند و به او اجازهی فعالیت درجهت حقیقت نمیدهد. قرآن کریم درخصوص افرادی که در دام رذائل گرفتار شدهاند، میفرماید: ﴿لَهُمْ قُلُوبٌ لاَّ یَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْیُنٌ لاَّ یَبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لاَّ یَسْمَعُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَصْلُ أُوْلَئِكَ هُمُ الْعَافِلُونَ \_ اعراف،۱۷۹﴾، ﴿أَفَأَنتَ تَهْدِي الْعُمْيَ وَلَوْ كَانُواْ لاَ یُبْصِرُونَ \_ یونس،۴۳﴾.

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱، صص۷۰–۷۳.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> امام خمینی، شرح حدیث جنود عقل و جهل.

<sup>ّ</sup> قال الصادق ﴿ لِمَنْ ﴿ ... وَالْهَوَى عَدُوُ الْعَقْلِ وَمُخالِفٌ لِلْحَقَّ وَقَرِينُ الْباطِلِ؛ وَقُوَّةُ الْهَوى مِنَ الشَّهَواتِ، وَاَصْلُ عَلاماتِ الْهَوى مِنْ أكلِ الْحَرامِ وَالْغَفْلَةِ عَنِ الْفَرائِضِ وَالاسْتِهانَةِ بِالسُّنَنِ وَالْخَوْضِ فِى الْمَلاهي» (مصباح الشريعه و مفتاح الحقيقه، ص١٥٩)

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، تفسیر المیزان، ج۱، ص۷۰ / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱۳، ص۴۱۹ / سوزنچی، حسین، معنا،امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، ص۸۷.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معرفتشناسی در قرآن، صص۳۶۳–۳۶۵ / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۳، ص۷۱۵ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، اخلاق در قرآن، ج۱، ص۴۹۹ و ج۲، صص۱۱۶–۱۱۸.



نکتهی حائز اهمیت این است که پیروی از دستورات الهی و آراسته شدن به فضائل اخلاقی که دین اسلام بدان توصیه میکند، انهای و آراسته شدن به فضائل اخلاقی که دین اسلام بدان توصیه میکند، انهای انهای انهای انهای انهای انهای انهای انهای در وجود انسان میگردد. ازاینرو نهتنها وانهای انهای انهادی از تعالیم دین رشد فضائل اخلاقی را بهدنبال دارد، تنها راه حاکمیت عقل بر وجود انسان و تقویت حس حقیقتجویی و کسب حقیقت، پیروی از دین و تعالیم الهی است. ا

یک تأثیر بُعد معرفتی و شناختی، مربوط به اعمال اختیاری و ارادی است که انسان تا آن فعل را نشناسد و حکم به مفید بودن آن نکند، آنرا انجام نخواهد داد. همچنین انسان توانایی معرفت به خود و حالات خود را دارد و میتواند احوال خود را ارزیابی کند و براساس این شناخت به اصلاح خود بپردازد.

تأثیر دیگر معرفت بر ابعاد اخلاقی و غیرمعرفتی آن است که اساساً شناختها ومعرفتهای انسان، عامل اصلی تصمیم گیریها و رفتارهای اوست. تفاوت رفتار انسانها با یکدیگر، پیوند وثیقی با تفاوت دیدگاههای آنها دارد. انسانی که معتقد به خداوند ناظر و آگاه است که مخلوقات را هدایت می کند و به غایتشان می رساند، و انسانی که معتقد به مبدأ و معاد نیست، دو رفتار کاملاً متفاوت دارند. بههمین جهت است که اصلاح دیدگاه انسانها، بهترین روش برای اصلاح رفتار محسوب می شود.

#### ۲-۱۷- علم بهعنوان یک نظام معرفتی

علم بهعنوان نظام معرفتی، مجموعه گزارههایی است که رویهمرفته یک نظام منسجم و مشخص را بهعنوان یک رشتهی علمی تشکیل میدهند. بهعبارت دیگر، در یک رشتهی علمی مجموعهی گزارهها دارای ارتباط و پیوند خاصی هستند که میتوان نام یک مجموعه بر آنها نهاد و آن مجموعه را فیزیک، ریاضی و یا فلسفه نامید.

#### ۲-۱۷-۱ موضوع، عامل وحدت رشتههای علمی در علوم حقیقی

آن امری که سبب میشود میان برخی گزارههای معرفتی پیوند و ارتباط پدید آید و بهصورت مجموعهی واحد نظاممند و منسجم ظهور کنند، موضوع آن علم است. زیرا هر علمی از احوال و خصوصیات واقعی موضوع خود حکایت میکند و چون احوال و ویژگیهای واقعیت خارجی با یکدیگر پیوند دارند و ارتباطی نظاممند را شکل میدهند، معرفت به آن احوال نیز دارای این خصوصیت میباشند.

به عبارت دیگر، «مسائل هر علمی در اطراف یک حقیقت معینی است. مثلاً علت همخانواده بودن گزارده ها در علم ؛ حساب این است که همه ی آنها پیرامون عدد و خواص و آثار آن بحث می کند. پس آن چیزی که مسائل علوم را به یکدیگر پیوند می دهد، همان چیزی است که مسائل آن علم در اطراف آن بحث می کند؛ یعنی موضوع آن علم. و اگر چنین قرابت و پیوندی در میان مسائل علوم نباشد، یک مسأله ی حساب با یک مسأله ی دیگر از حساب همان رابطه را خواهد داشت که با یک مسأله ی پزشکی یا فیزیکی دارد. ازاین رو هر علمی نیازمند به موضوع است و تمایز علوم از یکدیگر ناشی از تمایز موضوعات آن علوم است.» آ

# ۲-۱۷-۲ غایت، عامل وحدت برخی از رشتههای علمی

برخی از علوم هستند که پیرامون مسائل یک موضوع خاص بحث نمی کنند، بلکه مسائل چند موضوع با اغراض و غایاتی خاص کنار هم قرار گرفته و یک وحدت اعتباری پیدا کرده و یک دانش را تشکیل دادهاند؛ مانند دانش تفسیر قرآن کریم. هدف و غایت اصلی در این دانش، فهم آیات الهی است. برای فهم این آیات، گاهی از گزارههای مربوط به علوم ادبی، گاهی از گزارههای مربوط به علوم کلامی و فلسفی و گاهی نیز از گزارههای دیگر استفاده می شود.



۲ شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۵ صص۴۹-۵۰.



این قبیل دانشها، که بهعلت ظهور نیازهای متنوع مربوط به زندگی، تعدادشان زیاد شده، حقیقتاً ترکیبی از چند علم هستند که برای هدفی خاص کنار هم قرار گرفته و سامان جدیدی پیدا کردهاند. ۱ بهعبارت دیگر، وحدت این قبیل دانشها یک وحدت صناعی است، و*انگاهامامهادقًا* نه حقیقی. و واقعاً هریک از این علوم، چند علم میباشند، نه یک علم که به هدفی خاص، یک نام بر آنها اطلاق شده است.

# ۲–۱۷–۳ موضوع اعتباری، عامل وحدت رشتههای علمی در علوم اعتباری

در مواردی که گزارههای مجتمع در یک رشتهی علمی از سنخ ادراکات اعتباری باشد، عامل وحدت بخش این گزارهها، موضوعی اعتباری است که آن گزارهها از مسائل این موضوع سخن میگویند. بهطور مثال، افعال اخلاقی انسان از آنحیث که مشمول باید و نباید و  $^{ extstyle extstyle$ 

# ۲-۱۷-۴ جایگاه و منزلت معرفتی امور مقدم بر علم (پیشفرضها یا مبادی تصدیقی و تصوری)

هر شاخهی علمی بهعنوان یک حقیقت منطقی ـ فلسفی دارای مبادی تصوری و تصدیقی است که یا از سنخ اصول متعارفه (بدیهیات) است که برای هر انسانی معلوم بالذات است و نیاز به بررسی ندارد و یا از سنخ اصول موضوعه (غیربدیهی = نظری) است که باید در یک علم مقدم بر آن اثبات شود. و این سلسله به یک علم اولی برمی گردد که مبتنی بر بدیهیات اولیه است و خود نیازمند هیچ علم دیگری نیست.<sup>۳</sup> اصول موضوعه، پیشفرضهای بدون پشتوانه نیست؛ بلکه باید حتماً در علم دیگری اثبات شوند تا در نظام معرفت به کار

البته هر شاخهی علمی در بستر تاریخی خود، در مقام ثبوت و تحقق اجتماعی، با درکهای فرهنگی و غیرمعرفتی آمیخته میشود که وظیفهی محقق و دانشمند آن شاخهی علمی است تا علم را از این قبیل گزارهها پیراسته کند. این، مسألهای است که در اغلب رویکردهای متأخر فلسفهی علم مغفول مانده است. ً

# ۲-۱۷-۵ تقسیم علوم به حقیقی و اعتباری (حکمت نظری و حکمت عملی)

علوم حقیقی عبارت از علومی هستند که به احوال موجودات آنچنان که هستند می پردازند. اما علوم اعتباری عبارت از علومی هستند که به افعال اختیاری بشر از آنحیث که چگونه و بر چه منوال خوب است و باید باشد، و چگونه و بر چه منوال بد است و نباید باشد، میپردازند. بهعبارت دیگر، علوم حقیقی از «هست»ها سخن میگویند و علوم اعتباری از بایدها و نبایدها. گزارههای علوم حقیقی از نوع گزارههای خبری است و گزارههای علوم اعتباری از نوع گزارههای انشایی است. علوم اعتباری، علوم مربوط به «تکالیف» و وظایف است.

علوم حقیقی یا حکمت نظری که به احوال موجودات میپردازد، هم وجود بما هو وجود، یعنی وجود مطلق و لابشرط را دربر می گیرد و هم مراتب مختلف وجود، اعمّ از مادی و مجرد را. بهعبارت دیگر، اگر وجود را به دو قسم مادی و مجرد تقسیم کنیم و موجود مادی را موجود بشرط شی، (بهشرط مادی و جسمانی بودن) بدانیم، علوم حقیقی هم موجود بما هو موجود، یعنی موجود لابشرط و هم موجود بشرط لا (مجرد از ماده) و هم موجود بشرط شیء (موجود مادی) را دربر می گیرد. ازاینرو دانشهایی مانند: الهیات بالمعنی الأعم، الهیات بالمعنىالأخص، رياضيات، طبيعيات، ماوراء الطبيعيات، انسانشناسي و آن بخش از علوم انساني كه به كشف روابط روحي و مادي، فردي و اجتماعی، دنیوی و اخروی میپردازد را شامل میشود.

اما علوم اعتباری (حکمت عملی) اولاً محدود به انسان است و شامل غیر انسان نمیشود. ثانیاً فقط به افعال اختیاری انسان مربوط است و شامل کارهای غیراختیاری بدنی و روحی نمیگردد. و ثالثاً کارهای اختیاری هم فقط از حیث تعلّقش به حُسن و قبح (خوبی و

<sup>ٔ</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم، ج۱، صص۲۱۴-۲۲۴ / سوزنچی، حسین، معنا،امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، ص۱۰۳.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۲، صص۱۳۸–۱۴۰.

<sup>ً</sup> ابنسینا، البرهان من کتاب الشفاء، صص۱۶۴–۱۶۵ / سوزنچی، حسین، معنا،امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، صص۱۰۸–۱۰۹. ٔ آیتالله جوادی آملی، عبدالله، شریعت در آینهی معرفت، ص۲۵۴.



بدی) و باید و نباید، در حوزه ی علم اعتباری قرار می گیرد. به همین جهت، بحث از اختیار و جبر از حوزه ی حکمت عملی خارج است و مربوط به فلسفه و علمالنفس است. ۱

همچنین باید توجه کرد که حکایتگری از افعال اختیاری انسان، خود از جنس گزارههای خبری و حکمت نظری هستند، گرچه خود آن افعال، برخاسته از بایدها و نبایدها بوده و اراده به آن بایدها و نبایدها تعلّق گرفته است. بهطور مثال، گزارههای کلی مربوط به رابطهی عرضه و تقاضا در اقتصاد، گرچه بر استقراء ناقص بنا شدهاند، بههمان اندازهی ظنّی بودن، ارزش واقعنمایی دارند و حکایت از نوع تصمیمگیریهای افراد تصمیمگیریهای افراد تصمیمگیریهای افراد و اختیار ارتباط دارند و تصمیمگیریهای افراد جامعه با تعلیم و تربیت یا تبلیغ و مانند آن دستخوش تغییر است، گزارههایی قابل تغییر هستند و همواره باید شرایط فرهنگی و اجتماعی استخراج آن گزارهها را درنظر گرفت. بههمین علت است که این قبیل گزارههای اجتماعی، مبنای برنامهریزیهای تحولی قرار می گیرند تا با تغییر شرایط، گزارههای جدیدی بهدست آورند.

## ۲-۱۸ شاخههای علوم حقیقی و اعتباری (حکمت نظری و عملی)

اهم شاخههای علوم عبارتند از:

#### ۲-۱۸-۱ فلسفه

فلسفه دانشی است که از احوال موجود بما هو موجود بحث می کند و مسائل مربوط به هستی را دربر می گیرد. بههمین جهت، قواعد و احکام فلسفی عام ترین و گسترده ترین معرفت بشری است و مبنای سایر علوم می باشد. از این رو، دیدگاه فلسفی هرکس در جهت گیری های علمی وی مؤثر است.

این دانش شامل سه زیرشاخه است:

- ۱- الهیات بالمعنیالأعم یا امور عامه ی فلسفی؛ که دربردارنده ی عامترین مباحث معرفتی انسان است و لذا نسبت به هر بحثی، حتی مباحث معرفت شناسی تقدم دارند. مانند تقسیم وجود به علت و معلول، قوه و فعل، واجب و ممکن و اثبات واجبالوجود.
- ۲- الهیات بالمعنیالأخص؛ که مباحث مربوط به واجبالوجود را شامل میشود، مانند صفات واجبالوجود، یگانگی در ذات و صفات و افعال، نظام خلقت و مسأله ی شر در عالم.
- ۳- فلسفههای مضاف؛ مانند فلسفهی هنر، فلسفهی طبیعت، فلسفهی اخلاق، فلسفهی علم و فلسفهی دین. در این شاخهی فلسفه، احکام هستی شناسانهی هنر، طبیعت، اخلاق، علم، دین و مانند آنها مورد بررسی قرار می گیرد. نه هر حکمی که کلی و مبنایی بهنظر می رسد. به عبارت دیگر، اموری مانند هنر، علم و دین دارای دو دسته اصول موضوعه هستند: دستهای از آنها حیث فلسفی و هستی شناختی دارند و دستهای دیگر از علوم دیگر گرفته شدهاند. امروزه، در بسیاری از موارد میان این دو دسته احکام، تمایزی برقرار نمی شود و همهی مباحث مبنایی در این قبیل امور به عنوان فلسفهی مضاف تلقی می شود.

#### ۲-۱۸-۲ علوم ریاضی (ریاضیات)

این دانشها به مسائل مربوط به کمیت (مقدار) می پردازد.

٠.,

شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۲، ص۳۱ / علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۲، مقالهی ششم، ص۲۳۷ / سوزنچی، حسین، معنا،امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، صص۱۱۰-۱۱۷ / منطق الشفاء، ابنسینا، فصل دوم / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۷، صص۲۲۷-۲۴۶.

# ۲-۱۸-۳ علوم طبیعی (طبیعیات)

این دانشها مسائل مربوط به عالم طبیعت را مورد بررسی قرار میدهند، مانند فیزیک، شیمی و زیستشناسی.

#### ۲-۱۸-۲ علوم انسانی

دانشهایی هستند که مسائل مربوط به حیات نوع انسان را بررسی میکنند، مانند روانشناسی، جامعهشناسی، اقتصاد، حقوق، خانوادهشناسی و علم اخلاق.

ازآنجاکه انسان از جنبهی بدن و جسم، حیات زیستی دارد و جزء حیوانات محسوب می شود، این بخش از حیات او در زیست شناسی مورد بحث قرار می گیرد. و از آنجهت که دارای روح و نفس است، در علمالنفس به این بخش از حیات او می پردازند. همچنین، از آنجاکه انسان به صورت زوج آفریده شده و حیات خانوادگی در ساختار طبیعی و فطری او قرار گرفته، نیازمند دانشی است که واقعیت حیات خانوادگی را بررسی کند و احکام حقیقی مربوط به آن را استخراج نماید. البته این دانش با دانش «تدبیر منزل» که در حکمت عملی مطرح است، تفاوت دارد؛ از این جهت که این دانش در دایرهی حکمت نظری قرار می گیرد و «تدبیر منزل» در دایرهی حکمت عملی میباشد. اما از آنجاکه بنابر دیدگاه حکمای اسلامی، اعتباریات ریشه در واقعیات دارند و قراردادی محض نیستند، «تدبیر منزل» باید مبتنی بر خانواده شناسی باشد. به طور مثال، دیدگاه یک دانشمند درباره ی "زن"، "مرد" و "رابطه ی جنسی آنان" تأثیر زیادی در احکام تجویزی وی خواهد داشت.

علاوهبراین، انسان موجودی اجتماعی است و حیات اجتماعی دارد. دانشهایی مانند جامعهشناسی، اقتصاد و حقوق، دانشهایی هستند که این بُعد از حیات انسانی را دربر می گیرند. این دانشها از آن حیث که روابط اجتماعی انسانها را گزارش می کنند، از گزارههای خبری تشکیل شدهاند و حیث اعتباری و انشائی ندارند. اما همان طور که درباره ی ماهیت علوم انسانی توضیح داده شد، چون از افعال اختیاری انسانها حکایت می کنند و این قبیل افعال در شرایط بسیار پیچیده ی اعتقادی، روحی، اخلاقی و اجتماعی صورت می گیرند، گزارههای این علوم نیز احتمالی و ظنّی هستند و قابلیت تغییر و انعطاف فراوانی دارند.

#### علوم انسانی به دو دسته تقسیم میشوند:

۱) علوم انسانی پایه: شاخههایی از علوم انسانی که ازجهت رتبی و اولویت منطقی بر سایر علوم این رشته تقدم دارد و شاخههای دیگر از این علوم تغذیه میکنند. این علوم عبارتند از: روانشناسی یا علمالنفس، جامعهشناسی و دانش خانواده.

٧,

ا سوزنچی، حسین، معنا،امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، صص۱۱۷-۱۱۹ / علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۲، مقالهی ششم / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۲، ص۳۰.

علوم انسانی مرتبهی دوم: شاخههایی هستند که منطقاً بر علوم پایهی انسانی استوارند و تحتتأثیر دیدگاههای دانشمند در علوم پایهی انسانی شکل میگیرند. اهمّ این علوم عبارتند از: علم اقتصاد، علم حقوق، علوم تربیتی و اخلاق، علم و*انگاهاماممادنًا* سیاست، علم فرهنگ و ارتباطات، مدیریت.

> این بخش از علوم انسانی هستند که بهشدت با گزارههای تجویزی و اعتباری آمیختهاند و متکیبر اعتقادات و غایات و آرمانها هستند و برای رسیدن به اهداف خاص اعتبار شدهاند و وجه تجویزی و اعتباری آنها بر وجه خبری غالب است. ازاینرو این علوم در دانشهای اعتباری نیز قرار می گیرند.

#### ۲-۱۸-۲ علوم مهندسی و فناوری

۲-۱۸-۶ علوم مربوط به سلامت جسمانی و بهداشت

# ۲ – ۱۸ – ۷ – علوم ترکیبی و بین رشتهای

این علوم گاهی از ترکیب چند شاخه از علوم انسانی تشکیل میشود، یا از ترکیب علوم انسانی و ریاضی یا علوم طبیعی با یکدیگر، مانند شناخت فرهنگ یا فرهنگ شناسی و همچنین شناخت تمدن یا تمدن شناسی..

# ۲-۱۸-۸ علوم اعتباری

این علوم بنابر تقسیم کلاسیک به سه شاخهی: اخلاق، سیاست مدن و تدبیر منزل تقسیم میشوند. کلمهی «سیاست» در ابتدای سیاست مدن و «تدبیر» در ابتدای تدبیر منزل، بیانگر ماهیت تجویزی و انشایی این علوم هستند و آنها را از علوم اِخباری جدا می کنند. البته، همانطور که قبلاً تذکر داده شد، هر علم اعتباری بر پایهی یک یا چند علم حقیقی بنا میشود. مثلاً علم اخلاق، مبتنیبر انسانشناسی و علمالنفس است. بهعبارت دیگر، علم اخلاق متکفل ارائهی یک «ظام اخلاقی» است که آن نظام، مبتنی بر علمالنفس ویژهای تنظیم میشود و سامان مییابد. بههمین جهت برای اینکه حیث تجویزی و اعتباری این قبیل دانشها مشخص شود، به تبعیت از تقسیم کلاسیک که از کلماتی مانند «سیاست مدن» و «تدبیر منزل» استفاده کرده، در اینجا نیز از کلمهی «نظام» استفاده میشود تا بیشتر جنبه تجویزی آن را برساند، گرچه نظام در همه موارد چنین کاربردی ندارد.. اهمّ شاخههای علوم اعتباری عبارتند از:

- ١) نظام اخلاقي؛
- ۲) نظام خانوادگی؛ ٔ
- ۳) نظام سیاسی و حکومتی؛ ٔ ٔ
  - ۴) نظام حقوقی؛
  - ۵) نظام اقتصادی و مالی؛
    - ع) نظام مدیریتی؛
      - ٧) نظام تربيتي.

نظام تربیتی دارای ابعاد وسیع و گسترده است و با سایر نظامهای ذکرشده تداخل دارد. این مورد، در بخش نظامنامهی تربیتی توضیح داده خواهد شد. ٔ

<sup>ٔ</sup> نظام خانوادگی، همان تدبیر منزل میباشد که با توجه به جایگاه خانواده، نگاه مستقلی به آن شده است.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> در تقسیم کلاسیک، سیاست مدن، شامل نظام سیاسی، نظام حقوقی و نظام اقتصادی و همهی اموری بوده که به ادارهی جامعه مربوط میشده است.

<sup>\* «</sup>فصل ۴ - ابعاد تربیت» از نظامنامهی تربیتی.

# ۲-۱۸-۹ علوم هنری

این دانشها به تبیین و توضیح شاخههای مختلف میپردازند، بهطوریکه افراد صاحب استعداد بتوانند با تبحر در یک یا چند رشته از این دانشها و کسب مهارت لازم، به خلق آثار هنری اقدام کنند یا توانایی تبیین آن هنرها را بهدست آورند. نامگذاری این دانشها، متناسببا شاخههای هنر صورت می گیرد، مانند هنرهای تجسمی، هنرهای نمایشی، موسیقی و....

# ۲-۱۸-۲ *دینشناسی*

مقصود از دین، در اینجا، دین اسلام است که محتوای معرفتی آن از دو منبع نقل و عقل (کتاب، سنت، اجماع و عقل) بهدست میآید. ازآنجاکه هدف از ارسال دین سعادت و رستگاری نهایی بشر است، معارف دین حول محور موضوع خاصی نمیباشد. لذا در تقسیم بندی علوم، معارف دینی جزء آن دسته از علومی نیستند که به مسائل یک موضوع خاص می پردازند؛ بلکه معارف دینی حول تمام موضوعات حقیقی یا اعتباری است که در سعادت انسان مؤثرند. و چون دین اسلام، یک دین همهجانبه است و ابعاد فردی و اجتماعی، روحی و جسمانی و دنیوی و اخروی انسان را دربر می گیرد، معارف دینی نیز شامل همهی این ابعاد میشود. ازاینرو، معارف دینی به دو شاخهی بزرگ تقسیم میشوند:

- ١) حكمت نظرى؛
- ٢) حكمت عملي.

درحقیقت، دین و معارف دینی شامل مجموعهای از گزارهها دربارهی جهان و انسان و نیز مجموعهای از دستورات و تکالیف برای عمل است. در بخش حکمت نظری، گرچه در منابع دینی مانند قرآن، در عموم حوزههای دانش، گزارههایی را میتوان مشاهده کرد، اما در بخش حکمت نظری غلبهی تام با گزارههایی است که مستقیماً با سعادت و هدایت بشر ارتباط دارند، مانند توحید، معاد و انسانشناسی. در بخش حکمت عملی، بهعلت شمولیت دین بر همهی اجزاء و ابعاد زندگی، احکام دینی شامل ابعاد فرهنگی، اقتصادی، علمی، عبادی، حقوقی، خانوادگی و مانند آن میشود. و رسیدن به احکام صحیح در این حوزهها نیازمند اطلاع کافی از دانش نظری اقتصاد، فرهنگ، علم، عبادت، حقوق و خانواده است.



<sup>ٔ</sup> با توجه به جامعیت دین که دو حوزهی حکمت نظری و عملی را شامل میشود، در انتهای شاخههای علوم قرار گرفت.

# فسل دوم: معرفت ثنای وانشگاه امام صادق

# ىبانى ظام ترىتى ٢-١٩- چالشھا

| PI |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                           |    |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|----|
|    | چالش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تيتر بحث                                  | کد |
|    | در دیدگاه اصالت تجربه، همه ادراکات و علوم از حس گرفته میشوند و اعتبار علمی یکسانی دارند. لذا تصدیقی که بدیهی باشد وجود ندارد. بهطور مثال، اصل علیت بههمان اندازه تجربی است که اصل جاذبه ی اجسام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۵–۵– تقسیم علم به<br>بدیهی و نظری         | ١  |
|    | تقسیم فلاسفهی غرب در دورهی جدید به عقل گرایان و تجربه گرایان و قرار گرفتن تجربه دربرابر<br>قیاس و فروکاهی تجربه به استقراه؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                           | ۲  |
|    | ریشه ی این فروکاهی و تقابل در فلسفه ی طبیعی و علوم طبیعی است، مانند نفی طبیعت و ذات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                           | ٣  |
|    | و ویژگی ذاتی از اشیاء، ناتوانی در اثبات قانون سنخیت در علل مادی و صوری؛ یکسان پنداشتن علوم طبیعی و علوم انسانی و قرار دادن هردو زیر چتر علوم تجربی، سبب آسیبهای فراوان و سوءبرداشتهای متعدد شده است. بخش عمدهای از علوم انسانی که مربوط به افعال اختیاری انسان میباشد و تحتتأثیر مؤلفههای گوناگون قرار میگیرد، بیشتر بهوسیلهی استقراء و آمار مشخص میشوند. این علوم، نسبتی با علوم طبیعی ندارند که براساس وحدت رویّهی ذاتی طبیعت و قانونمندیهای تخلفناپذیر شکل گرفتهاند. بنابراین، چه معلومات بهدست آمده در علوم طبیعی یقینی باشند و چه نباشند، خاستگاه این دو دانش متفاوت است و نمی توان هردو را بهلحاظ روش یکسان پنداشت و ذیل علوم تجربی قرار داد.                                                                                                                                                                                                    | ۵-۶-۱- اقسام<br>حجت (استدلال ــ<br>برهان) | ۴  |
|    | منحصر کردن دانش به دانش تجربی و روش تجربی و طرح عدم امکان دستیابی به دانش از طریق عقل یا برهان قیاسی؛<br>تحلیل هیوم، کانت و پوزیستویستها و نئوپوزیتیویستها از تفکر و محدودیتهایی که برای این                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                           | ۵  |
|    | حوزه قائل شدهاند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                           | ۶  |
|    | فروکاهی علم به خواص مغز در دانش فیزیولوژی و روانشناسی و علوم ذهنی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                           | ٧  |
|    | مشابهسازی ساختار کامپیوتر و مغز مصنوعی با ساختار ذهن؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | la a W. A                                 | ٨  |
|    | فروکاهی حقیقت انسان به بُعد مادی و تکساحتی شدن انسان؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۵-۷- مجرد بودن علم<br>از خصوصیات ماده     | ٩  |
|    | تبدیل انسانشناسی به شاخهای از حیوانشناسی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ,                                         | 1. |
|    | تأثير داروينيسم فلسفى بر نفى ساحت مجرد انسان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                           | 11 |
|    | در سدههای اخیر اختلافات ریشهداری در دستیابی به حقیقت و معیار و ملاک حقیقت پدید آمده و نظرات مختلفی ارائه شده، بهطوری که میتوان گفت این دیدگاهها اصل حقیقت علم و کاشفیت آنرا دچار بحران کرده است. با مشکلاتی که در تبیین معرفت فلسفی در سدههای اخیر رخ نمود، در اواخر قرن هیجده به بعد این فکر تثبیت شد که امکان دستیابی به معرفت در حوزهی مابعدالطبیعه از طریق محفل نظری منتفی است و دانش نظری بشر منحصر به دانشی است که از طریق تجربه بهدست میآید. لذا بحث از امکان دستیابی به حقیقت و جلوگیری از خطا در حوزهی مابعدالطبیعه بحثی بیمورد است. ازاینرو وقتی از امکان رسیدن به حقیقت و ارزش و اعتبار علم سخن میرود، مقصود عموم فلاسفهی علم جدید، دانش تجربی است.  • اگوست کنت، دانشمند تجربهگرای فرانسوی حقیقت را فکری میداند که تمام اذهان در یک زمان در آن وفاق داشته باشند.  • ویلیام جیمز از مؤسسین فلسفهی پراگماتیسم میگوید حقیقت عبارت است از فکری | ۸-۵ امکان دستیابی<br>به حقیقت             | ١٢ |



| a da              | فصل دوم: معرفت ثناي                                                                          | ظام تربیتی           | مانی ز |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------|
|                   | چالش                                                                                         | تيتر بحث             | کد     |
| وانتكاه امام صادق | که در عمل تأثیر نیکو داشته باشد و مفید واقع شود.                                             |                      |        |
|                   | ● پوزیستیویستها میگویند قضیهای حقیقت دارد که در تجربه اثبات گردد.                            |                      |        |
|                   | • پوپر معتقد است که قضیهای بهرهی بیشتر از حقیقت دارد که درعین ابطالپذیری                     |                      |        |
|                   | مقاومت بیشتری دربرابر مسألههای جدید بکند.                                                    |                      |        |
|                   | <ul> <li>برخی دیگر سازگاری، انسجامگروی و تأییدپذیری را ملاک حقیقت میشمارند.</li> </ul>       |                      |        |
|                   | <ul> <li>برخی که علم را مقولهای فرهنگی میدانند، ضمن گرایش به یکی از این دیدگاهها،</li> </ul> |                      |        |
|                   | اصل علم را (که منحصر در تجربه تلقی میکنند) امری نسبی فرض کرده و امکان                        |                      |        |
|                   | رسیدن به وفاق در علم را غیرموجّه میشمارند.                                                   |                      |        |
|                   | دیدگاههایی وجود دارند که حقیقی بودن را امری غیر از مطابقت با واقع تلقی میکنند، مانند         |                      |        |
|                   | اثباتپذیری، ابطالپذیری، توافق بین اذهان، انسجامگروی و نیز دیدگاههایی که علم را مقولهای       | ۵-۹- ثبات و تکامل در |        |
|                   | ذاتاً فرهنگی و اجتماعی میدانند. این دیدگاهها نمیتوانند حکم به دائمی بودن حقیقت کنند و        | علم                  | ۱۳     |
|                   | عموماً علم را مقولهای موقت تلقی م <i>ی ک</i> نند.                                            |                      |        |
|                   | از آنجاکه رابطهی نزدیکی میان شناخت یک نیاز در انسان و وضع یک حکم اعتباری برای رفع آن         |                      |        |
|                   | نیاز وجود دارد، همواره این مشکل در علوم انسانی رخ نموده که قضایای مربوط به علم اعتباری با    |                      |        |
|                   | احکام مربوط به علم اعتباری با یکدیگر خلط شده و جایگزین هم شوند. برای مثال، خودشناسی          |                      |        |
|                   | و علمالنفس که یک علم حقیقی است، سبب شناخت نیازهای نفسانی و زمینهی وضع قوانینی،               |                      | 14     |
|                   | ازجمله قوانین اخلاقی برای رفع آن نیازها میگردد. اما چهبسا مشاهده میشود که قضایای             |                      | ''     |
|                   | علمالنفسی بهعنوان قضایای اخلاقی و بالعکس مطرح میشوند. این مشکل در علوم انسانی جدید،          |                      |        |
|                   | مانند علم اقتصاد بیشتر مشاهده میشود که گاهی نظامات اقتصادی بهجای علم اقتصاد                  |                      |        |
|                   | مینشیند و آثار و نتایجی که لازمهی یک علم حقیقی است، از آن نظامات گرفته میشود.                |                      |        |
|                   | بهعلت همین رابطهی نزدیک، مشکل دیگری که پیش میآید، برقراری رابطهی تولیدی میان                 | ۵–۱۱– رابطهی علم     |        |
|                   | احكام علم حقيقي و احكام علم اعتباري است؛ بدين صورت كه قضاياي علوم حقيقي مقدمهي               | حقیقی و اعتباری      | 10     |
|                   | منطقی و قیاسی برای قضایای علوم اعتباری قرار گیرند و از قضایای نظری نتایج عملی گرفته          | (رابطهی علم نظری و   |        |
|                   | شود، درحالی که منطقاً چنین چیزی محال است. ٔ                                                  | عملی)                |        |
|                   | چالش مهم دیگر در اینجا، مربوط به تأثیری است که علوم حقیقی بر علوم اعتباری دارند. با          |                      |        |
| 77                | توجه به این تأثیر وثیق و عمیق، دیدگاههای دورهی مدرن دربارهی هستی، انسان و دین منجر به        |                      |        |
| *                 | پیدایش علوم اعتباری خاصی در تمام زمینهها گردیده است و نظامات زندگی فردی، خانوادگی و          |                      | 18     |
| <b>*</b>          | اجتماعی خاصی را شکل داده است یعنی انسان امروز متناسببا آن اندیشهها زندگی خود را بنا          |                      |        |
| Ser               | ساخته است.                                                                                   |                      |        |
| TE DI             | پیشفرض تفکیک حوزهی ارزش از دانش، چه توسط برخی معتقدان به علم دینی که علم را                  |                      | ***    |
| TO CONTRACT       | مقولهای فرهنگی و ارزشها را متناسبا فرهنگها، نسبی تلقی میکنند و چه توسط متأثرین از            |                      | 17     |
|                   |                                                                                              |                      |        |
|                   | فلاسفهای مانند هیوم، کانت و پوپر.                                                            |                      |        |
|                   |                                                                                              | ۵–۱۲– تمایز موضوعی و | ۱۸     |

یکی برای کاوشهای ذهنی و دیگری برای کندوکاو عملی. فلسفه جای علم را نمی گیرد و علم





<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۲، مقالهی ششم، ص۱۶۰.

|                                  | تيتر بحث چالش                                                                          |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| وش فلسفی ابطال کرد و نتایج       | علمی نیز جای فلسفه را پر نمی کند. نتایج روش علمی را نمی توان با ر                      |
| د مجزا از یکدیگر.» ٔ             | روش فلسفی را نمیتوان با روش علمی ابطال کرد. دو روش هستند                               |
| و روشمند بودن مقام داوری و       | طرح مقام گردآوری و داوری در علم و تفکیک میان این دو مقام                               |
|                                  | متمایز کردن مقام داوری از طریق روش.۲                                                   |
| ىنحصر كردن روش تفكر معتبر        | منحصر کردن دانش معتبر به دانش تجربی و استقرایی برمبنای ه                               |
|                                  | به روش تجربی و استقرایی.                                                               |
| مرفت، این نتیجه نیز در غرب       | با توجه به ناتوان دانستن روش تجربی در واقعنمایی و کسب م                                |
| ى برخوردار نيست. بلكه فقط        | گرفته شد که حتی در مقام داوری هم تجربه از اعتبار خاص                                   |
|                                  | بهصورت تجویزی آنرا قاضی و معیار فرضیهها میپذیریم.                                      |
| مسائل فلسفى توسط فلاسفهاى        | با توجه به ناتوان پنداشتن روش عقلی در دستیابی به معرفت در ه                            |
| و همچنین با توجه به تلقی         | نظیر هیوم و کانت و پذیرش این پندار توسط فلاسفهی بعد                                    |
| لاسفهی علم جدید راهی برای        | فلاسفهی علم جدید از روش تجربی، میتوان گفت از نظر اکثر ف                                |
| آنچه دانستن نظری و حقیقی         | کشف واقع و رسیدن به دانش حقیقی برای بشر باقی نمانده و                                  |
|                                  | نامیده میشود، صرفاً جنبهی پراگماتیستی و کارکردی دارد.                                  |
| معرفت نظری و فروکاهی آن به       | نفی منبع معرفت بودن وحی (در معنای اول: نقل)، بهخصوص در                                 |
| رد.                              | مجموعهای از الهامات و ایمانیّات شخصی که ویژگیهای علم را ندا                            |
| ناتوان پنداشتن عقل محض در        | -۱۳- منابع معرفت انحصار منبع معرفت به طبیعت و امور طبیعی (در معنای دوم) و              |
| است.                             | کسب معرفت و درنتیجهی آن منحصر شدن علم به معرفت تجربی                                   |
| ث واقعنمایی به زبان علم.         | تفاوت قائل شدن میان زبان وحی و دین با زبان علم و انحصار حیم                            |
| وش آن علم میداند و معتقدند       | دیدگاهی که هماکنون در غرب رایج است، وحدت هر علم را در ر                                |
| ستون به ویران شدن این بنا        | که «قوام علم جدید در گرو روش آن است و ویران کردن این ۱-۱-موضوع، عامل                   |
| دسته تقسیم میشوند: علوم          | مے انجامد.» امروزہ معتقدند که پراساس روش ها، علوم به سه                                |
| گزارههایی که با روش تجربی        | دت رشتههای علمی<br>برهانی _ فلسفی، علوم تجربی و علوم نقلی. مطابقبا این دیدگاه،         |
| ست میآیند در دستهی دیگر و        | در علوم حقیقی<br>بهدست میآیند در یک دسته، و گزارههایی که با روش عقلی بهده              |
| میگیرند. ٔ                       | گزارههایی که با روش نقلی بهدست میآیند در دستهی سوم قرار ه                              |
| تماعی علم توجه میکنند. این       | اغلب رویکردهای متأخر فلسفهی علم، تنها به هویت تاریخی _ اج                              |
| وپر و لاکاتوش) که ظاهراً منکر    | -14- <b>۴- جایگاه و</b> گروه از فلاسفهی علم (از قبیل ادینبورا، کوهن، فایرابند و حتی پر |
| مقدم میدانند و هویت معرفتی       | نزلت معرفتی امور نسبیتگرایی هستند، هویت جمعی علم را بر هویت معرفتی آن ه                |
| ی از پیشفرضهای فرهنگی و          | مقدم بر علم را انعکاس هویت جمعی آن میشمارند و جدایی گزارههای حقیق                      |
| ط میکنند. این رویکرد، امروزه     | شفرضها یا مبادی اجتماعی را امکانپذیر نمیدانند. لذا در دامن نسبیت گرایی سقوم            |
| مول موضوعه <i>ی</i> آنها فرض شده | صدیقی و تصوری) از فلسفه ی علم، به شاخههای علوم سرایت کرده و از مبانی و اص              |
|                                  | است.                                                                                   |
| که هستی را منحصر در همین         | حضور فلسفههای سکولار و تکساحتی نسبتبه جهان و انسان ک                                   |
|                                  | 1 <b>9- شاخههای علوم</b><br>جهان مادی و دنیا میدانند و معرفت انسان را نهایتاً منتهی به |

<sup>،</sup> سروش، عبدالکریم، درسهایی در فلسفه ی علمالإجتماع، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> همان، ص۱۵۶.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> سروش، عبدالکریم، تفرج صنع، ص۱۴۴.

<sup>ً</sup> سروش، عبدالکریم، درسهایی در فلسفهی علمالإجتماع، ص۱۴۸ / ملکیان، مصطفی، راهی به رهایی: جستارهایی در باب عقلانیت و معنویت، ص۵۸.

مبانی نظام ترمیتی

| 15    | a alal |     |       |
|-------|--------|-----|-------|
| 3000  |        |     | 600   |
| وقليا | مصاه   | 610 | رائع) |

| چالش                                                                               | تيتر بحث           | کد  |
|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----|
| جهتگیری خاصی به فلسفههای مضاف داده است. بهطور مثال، طبیعیات امروز در بستر          | حقیقی و اعتباری    |     |
| فلسفهی مادی رشد می کند. بههمین جهت چونان دفتری پنداشته می شود که ابتدا و انتهای آن | (حکمت نظری و عملی) |     |
| پاره شده و حیثیت آیهای ندارد و تجلیبخش خداوند نیست.                                |                    |     |
| عدم تولید فلسفههای مضاف متناسببا فلسفهی اسلامی که نتیجهی عدم تشخیص پیامهای         |                    | 79  |
| پنهان فلسفی در علوم جدید، بهخصوص علوم انسانی است.                                  |                    |     |
| فلسفههای مضاف بهجای اینکه مانند گذشته، توسط فیلسوفان و حوزههای فلسفی تولید شود و   |                    |     |
| به شاخههای علوم راه یابد، بیشتر توسط متخصّصان و دانشمندان همان شاخهها، مانند       |                    | ٣٠  |
| جامعهشناسان و روانشناسان و فیزیکدانان، و برای دانشجویان شاخههای مختلف علوم طرح     |                    | , i |
| مىشود.                                                                             |                    |     |





# مانی نظام تربیق ۲-۲۰- نشانگرها (دلالتها)

|                   | فعل ددم: معرفت ثناى                                                                                                                                                                                                                                        | ) نظام تربیتی                                                    | · ·        |
|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|------------|
| دانتگاه امام صادق | دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                             | '- نشانگرها (دلالتها)<br>تیتر بحث                                | ۱۰-۱<br>کد |
|                   | تعیین جایگاه هریک از اقسام استدلال در علوم انسانی، در رشتههای مختلف و تبیین دلایل<br>فلسفی آن؛                                                                                                                                                             |                                                                  | 1          |
|                   | تعیین میزان اعتبار دلایل در علوم انسانی و صحت اعتبار آن علوم؛<br>تعیین حوزههایی از علوم که با رفتار اختیاری انسان سروکار دارد و تبیین دخالتهای مختلف                                                                                                       | ۵-۶-۱- اقسام حجت<br>(استدلال ــ برهان)                           | ٣          |
|                   | درونی و بیرونی در شکلگیری آن علوم و جهتدهندگی به استدلالها.<br>امکان اثبات بُعد غیرمادی وجود انسان.                                                                                                                                                        | ۵-۷- مجرد بودن علم از<br>خصوصیات ماده                            | ۴          |
|                   | ضرورت شناخت نیازهای ثابت برای شناخت ادراکات اعتباری ثابت؛                                                                                                                                                                                                  | ۵-۱۰- تقسیم علم به                                               | ۵          |
|                   | ضرورت شناخت نیازهای متغیر برای شناخت اداراکات اعتباری متغیر؛                                                                                                                                                                                               | حقیقی و اعتباری (نظری و                                          | ۶          |
|                   | ضرورت شناسایی وجوه ثابت و پایدار علوم انسانی و جدا کردن از وجوه متغیر و متحول آن علوم.                                                                                                                                                                     | عملی)                                                            | ٧          |
|                   | ضرورت استخراج علوم حقیقی در حوزههای مختلف حیات فردی، خانوادگی و اجتماعی از علوم<br>نظری موافق با منابع اسلامی؛                                                                                                                                             |                                                                  | ٨          |
|                   | ضرورت بازخوانی و تحلیل علوم حقیقی جدید، بهخصوص در حوزهی علوم فلسفی و علوم انسانی بهمنظور جداسازی و متمایز کردن قضایای نظری از عملی؛                                                                                                                        |                                                                  | ٩          |
|                   | ضرورت بازخوانی و تحلیل نظامات اخلاقی، اجتماعی، سیاسی، خانوادگی دورهی جدید و نحوهی ابتنای آن بر علوم حقیقی مدرن، بهخصوص علوم فلسفی و انسانی؛                                                                                                                | ۵–۱۱ رابطهی علم                                                  | 1.         |
| Ta .              | ضرورت استخراج گزارههای حقیقی در انسان شناسی فلسفی و سایر رشتههای علوم انسانی، مانند روان شناسی، برای ساختن گزارههای اعتباری متناظر با آنها؛ زیرا با تشخیص غایات حقیقی و درست زندگی انسانی می توان برای رسیدن به آنها بایدها و نبایدهای خاصی را اعتبار کرد. | ها۱۱- رابطه ی علم<br>حقیقی و اعتباری (رابطهی<br>علم نظری و عملی) | 11         |
|                   | ضرورت سوق دادن دانشجویان و طلاب با استعداد و نخبه بهسمت رشتههای مبنایی بهخصوص<br>فلسفهی اسلامی و معارف و کلام؛                                                                                                                                             | ۵–۱۱ رابطهی علم                                                  | 17         |
|                   | ضرورت ارتقاء و پیشرفت کیفی معارف و فلسفه در دانشگاههای علوم انسانی؛                                                                                                                                                                                        | حقیقی و اعتباری (رابطهی                                          | ۱۳         |
| ***               | ضرورت آشنایی دانشجویان رشتههای علوم انسانی با مبانی این علوم، بهخصوص معارف اسلامی<br>و فلسفهی اسلامی و شناخت چالشهای نظری میان تمدن جدید و معارف اسلامی؛                                                                                                   | علم نظری و عملی)<br>(مربوط به بند آخر)                           | 14         |
| **                | ضرورت تنظیم رشتههای علوم انسانی به گونهای که دروس فلسفی و معارفی در محور قرار گیرند.                                                                                                                                                                       |                                                                  | 10         |
|                   | ضرورت تشخیص درست موضوعات در علوم انسانی و پاسخ دادن به این سؤالها که کدام گزاره از علوم انسانی، مربوط به علوم حقیقی (نظری) و کدام گزاره مربوط به علوم اعتباری است؛ ضرورت انتخاب روش تفکر صحیح در علوم انسانی متناسببا موضوعات.                             | ۵-۱۲- تمایز موضوعی و<br>غایتی در گزارههای علمی                   | 18         |

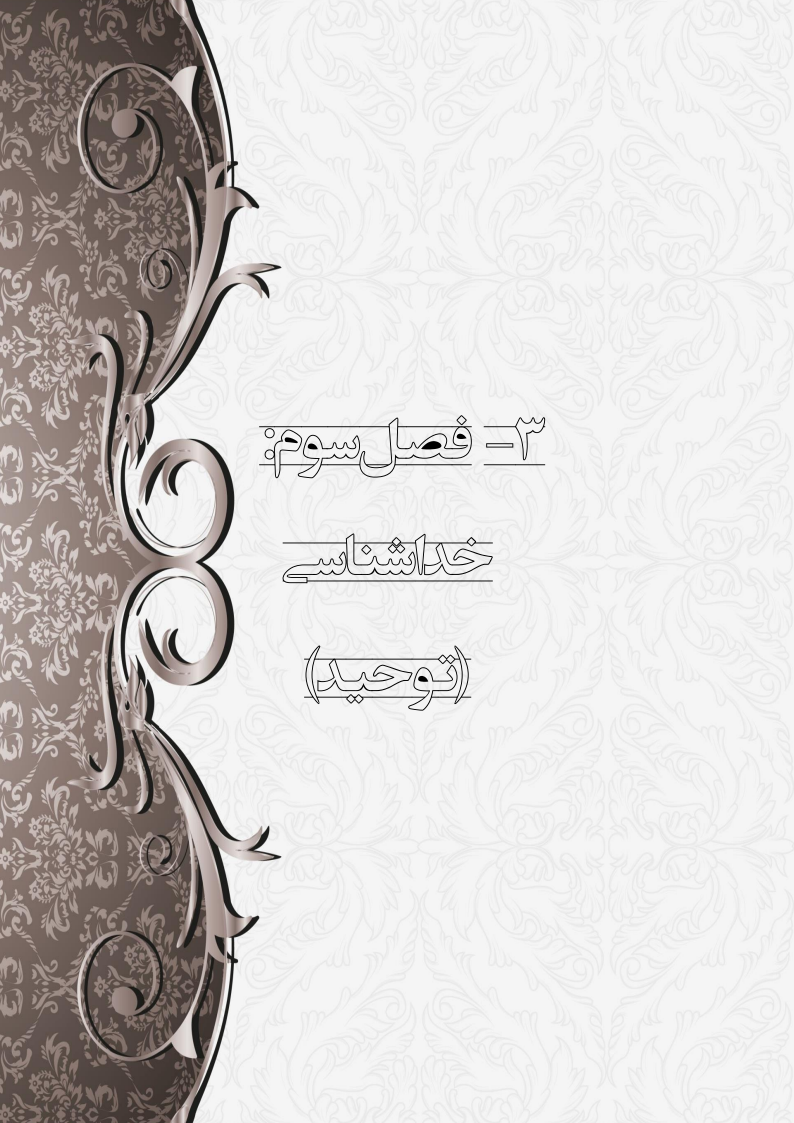


|                     | فصل دوم: معرفت ثبای                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نظام تربیتی                                                  | مبانی |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-------|
|                     | دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تيتر بحث                                                     | کد    |
| دانسکاه امام صادق ع | ضرورت بهرهمندی از دو منبع عقل و نقل در تمام علوم نظری و عملی و عدم تفکیک میان آنها، هم از ناحیهی عالم معارف اسلامی و هم از ناحیهی دانشمندان و متخصصان در سایر شاخههای علم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                              | ۱۸    |
|                     | با مقایسه ی منابع معرفت در دین شناسی با منابع معرفت در علم (در معنای عام خود)، درمی یابیم که منبع معرفت در هردو یکسان است و اگر دانشی فلسفی یا طبیعی یا اجتماعی یا اقتصادی از این دو منبع به دست آید، هم دینی و هم علمی تلقی می شود. به تعبیر دیگر، چون علمی است و از طریق معتبر به دست آمده، دینی هم محسوب می شود. لذا کلیه ی برنامه های درسی باید متناسب با موقعیت خود، اصل را بر استفاده از این دو منبع قرار دهند.                                                                                                                                                                          |                                                              | 19    |
|                     | حذف منبع نقل، بهخصوص در حوزهی علوم انسانی و بالأخص در نظام اخلاقی، اقتصادی، سیاسی، حقوقی و عبادی هم بهمعنای غیردینی کردن این علوم است و هم بهمعنای بستن راه برای دستیابی به حقایق میباشد و هر برنامه ی درسی که بی توجه به این منبع تنظیم شود، اعتبار کافی نخواهد داشت.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۵-۱۳ منابع معرفت                                             | ۲٠    |
|                     | با توجه به اینکه برنامههای درسی و محتوای آموزشی کشورهای غیرمسلمان در حوزه یعلوم انسانی و بهخصوص در نظامسازیها، بدون مراجعه به منبع نقل فراهم آمدهاند، از اعتبار لازم برخوردار نیستند. لذا تا وقتی که در ترازوی عقل و نقل مورد ارزیابی قرار نگرفتهاند، قابل استفاده نمی باشند.  برنامه ی درسی ملهم از نظام تربیت دینی، یک برنامه ی درسی دینی است که موضوعات آن براساس ابعاد تربیتی و تقسیم علوم به نظری و عملی و زیرشاخههای آنها سامان دهی میشود. لذا آموزش نماز، توحید، خانواده، اقتصاد، ورزش، بهداشت، اخلاق، حقوق و مانند آن ازجمله سرفصلهای یک برنامه ی درسی دینی تلقی میشوند، نه در عرض آن. |                                                              | 71    |
|                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                              | ۲۲    |
|                     | برای رسیدن به مراتب عالی علم و درک حقیقت باید همراهبا تربیت علمی، تربیت اخلاقی نیز صورت گیرد؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                              | ۲۳    |
|                     | برای اینکه جهت گیری در علم، الهی باشد و علم درخدمت غایات متعالی فرد و جامعه قرار گیرد،<br>رشد فضائل اخلاقی ضروری است؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۵-۱۴-۲ ارتباط وثیق<br>ابعاد معرفتی و اخلاقی در               | 74    |
|                     | شناخت عوامل شخصیتی که مانع تفکر یا تسهیل کنندهی تفکر هستند؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | بهاد نظری و <i>احری در</i><br>وجود انسان                     | 70    |
| 88                  | تنظیم برنامهی مانعزدایی از رشد عقلانی و تفکرورزی و مخالفت با نفس اماره؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                              | 79    |
| *                   | تزکیهی نفس، روشی برای آزادسازی تفکر و تعقل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                              | ۲۷    |
|                     | ضروری است که در هر شاخه ی علمی مبادی تصوری و تصدیقی آن، چه بدیهیات اولیه و چه اصول موضوعه ـ که در علم دیگری اثبات می شوند ـ اثبات شوند. همچنین ضروری است که عالم هر رشته ی علمی در مسیر پژوهش و تحقیق خود، منطقاً پایبند این اصول موضوعه باشد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۵–۱۵–۴ جایگاه و<br>منزلت معرفتی امور مقدم                    | ۲۸    |
| *                   | ضروری است که قضایایی که به دلایل تاریخی و اجتماعی وارد یک علم شده و نقش اصول موضوعه پیدا کردهاند، شناسایی و کنار گذاشته شوند. این امر مانع نسبیت گرایی در آن علم می شود و اعتبار علمی را افزایش می دهد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | بر علم (پیشفرضها یا<br>مبادی تصدیقی و تصوری)                 | 79    |
| +                   | در علوم انسانی باید قضایای حقیقی از گزارههای اعتباری و ارزشی بازشناخته شود و جداسازی<br>گردد. و از آنجاکه گزارههای اعتباری و ارزشی میتوانند تحتتأثیر فرهنگها و اعتقادات، مختلف<br>و متفاوت شوند، بازشناسی آنها در علوم انسانی، نسبیتگرایی در این علوم را کاهش میدهد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۵-۱۵-۵ تقسیم علوم به حقیقی و اعتباری (حکمت نظری و حکمت عملی) | ٣٠    |

مبانی نظام تربیتی فعلل وم: معرفت ثناسی

| Ja alalala       |  |
|------------------|--|
|                  |  |
|                  |  |
| داسخاه امام صادق |  |

| دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | تيتر بحث                              | کد |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----|
| آشنایی دانشجویان در شاخههای مختلف علوم با فلسفه و فلسفهی مضاف مربوط به هر شاخهی خاص ضروری است. البته لازم است که در فلسفههای مضاف، متناسببا فلسفهی اسلامی تولید علم شود. همانطور که فیلسوفان گذشته، مانند افلاطون، ارسطو، فارابی و ابنسینا مبانی فلسفی هنر، طبیعیات و دین را متناسببا اندیشههای فلسفی خود تبیین میکردند و فیلسوفان امروزی در غرب، متناسببا فلسفههای خود، دارای دیدگاههای خاص در فلسفههای مضاف هستند.                                         |                                       | ٣١ |
| ضروری است گزارههای فلسفی پنهان در شاخههای علوم، بهخصوص در علوم انسانی، از متن این دانشها استخراج شوند و مورد تأمل و نقادی و ارزیابی قرار گیرند تا گزارههای غلط و ناسازگار با فلسفه ی اسلامی از گزارههای صحیح بازشناسی شوند.                                                                                                                                                                                                                                  | ۵–۱۶ شاخههای علوم                     | ٣٢ |
| متناسببا طرح خانوادهشناسی، لازم است این رشته در دانشگاهها و حوزههای علمیّه تأسیس شود تا مبانی نظری نظام خانوادگی و قوانین حاکم بر نظام خانواده از اتقان بهتر برخوردار شود.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | حقیقی و اعتباری (حکمت<br>نظری و عملی) | ٣٣ |
| ازآنجاکه علوم انسانی مرتبه ی دوم، حاوی گزارههای تجویزی و اعتباری است که برای تأمین اهداف خاص و ایدئولوژیهای خاص وضع شدهاند، لازم است در مورد این علوم اقدامات زیر صورت گیرد: اولاً قضایای خبری و حقیقی آن از گزارههای اعتباری و تجویزی جدا شوند. ثانیاً مشخص شود که آن گزارههای حقیقی و خبری بر کدام دیدگاه در انسانشناسی و علمالنفس یا جامعه شناسی متکی هستند. ثالثاً گزارههای تجویزی و اعتباری برای چه اهداف و غایات و متکی بر کدام ایدئولوژی صادر شدهاند. |                                       | ٣۴ |





# ۳-۱- حقیقت توحید

توحید یعنی اعتقاد به یکتایی و بیهمتایی خداوند؛ بدین معنا که جهان هستی دارای یک خالق و آفریننده است، خالقی که خودش واجبالوجود بالذات و غنی بالذات است و تنها موجود بینقص و کاستی است و در هیچ جهتی به هیچ موجودی نیازمند نیست. این حقیقت دوییبردار و تعددپذیر نیست، مثل و مانند ندارد: ﴿لَیْسَ کَمِفْلِهِ شَيْءٌ \_ شوری،۱۱﴾ و در مرتبهی وجود او موجودی نیست: ﴿وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ \_ توحید،۴﴾. خداوند، همانطور که تنها مبدأ و منشأ جهان است ﴿اللّهُ خَالِقُ کُلِّ شَيْءٍ \_ رعد،۱۶﴾، تنها مرجع و منتهای جهان نیز میباشد: ﴿أَلا إِلَی اللّهِ تَصِیرُ الأَمُورُ \_ شوری،۵۳٪ . جهان ماهیتی «از اویی «و بهسوی اویی دارد. از او بودن و بهسوی او بودن جهان امری عارضی نیست، بلکه این دو ویژگی توحیدی، ذات و ماهیت خلقت را میسازد و از آن جداییناپذیر است. بهتعبیر دیگر، جهان هستی، هم از نظر مبدأ و هم از نظر غایت، یکقطبی، یککانونی و یکمحوری است و او تنها موجود مستقل و قائم به ذات است و سایر موجودات وابسته به او هستند و تنها موجودی است که شایسته پرستش و بندگی است. درباره توحید در غایت و در فرجام، در فصل عجهارم بحث خواهد شد.

# ٣-٢- مقام احديت و مقام واحديت ذاتي

خداوند واجد اسم «احد» و اسم «واحد» است: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ \_ توحید، ۱﴾، ﴿قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلّهٌ وَاحِدٌ \_ انعام، ۱٩﴾. حق تعالی از آنجهت واجد اسم «احد» است که دارای صرافت و اطلاق بوده و از هر نوع تعیّن مفهومی یا مصداقی منزّه میباشد و چون این، خود یک نحوه تعین است که همه تعینات را محو می کند و بساط همه کثرتها را برمی چیند، نخستین اسم و اولین تعین «مقام احدیت» نام دارد. ۲ در مرتبهی بعد، تعیّنات مربوط به اسماء و صفات ظاهر می شود که این اسماء و صفات اگرچه دارای مفاهیم متعددی هستند، اما فقط یک مصداق دارند و آن مصداق همان ذات حق تعالی است. زیرا هر دو گانگی در این مقام محال است. پس هر حیثیتی در ذات، عین حیثیت دیگر میباشد و همه ی حیثیات عین ذات خواهد بود. بنابراین خداوند سبحان از آنجهت که عالم است، موجود است و از آنجهت که موجود است و از آنجهت که موجود است و این همان هموجود است عالم میباشد، با همان حیاتش قادر و با همان قدرتش حیّ است و سایر اسماء و اوصاف نیز به همین ترتیب؛ و این همان «مقام واحدیت» ذات است. ۱۳۰۶

# ٣-٣- اقسام توحيد

در تقسیم اولیه، توحید به دو قسم «توحید نظری» و «توحید عملی» تقسیم میشود.

توحید نظری از نوع شناختن است و توحید عملی از نوع «بودن» و «شدن». توحید نظری تفکر و اندیشه ی راستین است و توحید عملی، بودن و شدن راستین. توحید نظری پی بردن به یگانگی خداست و توحید عملی یگانه شدن انسان برای خداست. توحید نظری «دیدن» است و توحید عملی در حیطه ی «بایدها». توحید دیدن» است و توحید عملی در حیطه ی «بایدها». توحید

٠c،

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۹۹-۱۰۰ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، ص۴۸.

<sup>\</sup>times الله على الله الله الله واحد على أَرْبَعَةِ أَقْسَامٍ: فَوَجُهانِ مِنْها لا يَجُوزانِ عَلَى الله عَزُوجَلَ، وَ وَجُهانِ يَثْبَانِ فِيهِ؛ فَأَمَّا اللّذانِ لا يَجُوزانِ عَلَيْهِ، فَقُولُ الْقائِلِ: وَاحِدٌ، يَقْصُدُ بِهِ بابَ الْأَعْدادِ، فَهِذا ما لا يَجُوزُ، لأَنَّ مَا لا ثانِي لَهُ لا يَدُخُلُ في بابِ الْأَعْدادِ، أَمَا تَرِي أَنَّهُ كَفَرَ مَنْ قالَ: ثالِثُ ثَالِثَةٍ. وَقُولُ القائِلِ: هُو وَجُهانِ يَرْبُنُ عَنْ ذَلِكَ وَ تَعالَى. وَ أَمَّا الْوَجُهانِ اللّذانِ يَشْتَانِ فِيهِ، فَقَوْلُ الْقائِلِ: هُو وَاحِدٌ، لَيْسَ لَهُ فِي الأَشْيَاءِ شِبْهٌ. كَذلِكَ رَبُنا؛ اللّذانِ يَشْتَانِ فيهِ، فَقَوْلُ الْقائِلِ: هُو وَجُودُ عَلَيْهِ؛ لأَنَّهُ تَشْيهِ، وَجَلَّ رَبُّنا عَنْ ذلِكَ وَ تَعالَى. وَ أَمَّا الْوَجُهانِ اللّذانِ يَشْتَانِ فِيهِ، فَقَوْلُ الْقائِلِ: هُو وَاحِدٌ، لَيْسَ لَهُ فِي الأَشْياءِ شِبْهٌ. كَذلِكَ رَبُنا؛ وَقُولُ الْقائِلِ: إِنَّهُ عَزْوَجَلَّ أَحَدِي الْمَعْنِي، يَعْنِي بِهِ أَنَّهُ لا يَنْفَسِمُ في وُجُودٍ وَ لا عَقْلٍ وَ لا وَهُمٍ؛ كَذلِكَ رَبُنا عَزُوجَلَّ (شيخ صدوق، توحيد، باب سوم، ص٨٨) / «الْحَمْدُ لللهِ اللّذِي ... وَاحِدٌ لا بَعْمَدٍ» (نهج البلاغه، خطبه ١٨٥٥)

<sup>َّ «</sup>أَوَّلُ الدِّينِ مَعْرِفَتُهُ، وَ كَمالُ مَعْرِفَتِهِ التَّصْديقُ بِهِ، وَ كَمالُ التَّصْديقِ بِهِ تَوْحيدُهُ، وَ كَمالُ تَوَحيدِهِ الإِخْلاصُ لَهُ، وَ كَمالُ الإِخْلاصِ لَهُ نَفْي الصَّفاتِ عَنْهُ» (نهجالبلاغه، خطبه ۱)/ «أوَّلُ عِبادَةِ اللَّهِ مَعْرِفَتُهُ، وَأَصْلُ مَعْرِفَتِهِ تَوْحيدُهُ، وَ نِظامُ تَوْحيدِهِ نَفْي الصَّفاتِ عَنْه» (تحضالعقول، باب ما روى عن اميرالمؤمنين (لِلِيُّجُ)

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، صص۴۵–۴۸ و ۶۲ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، صص ۲۰۱–۲۰۲ و ۲۲۴ و ۳۰۴.

نظری در چارچوب عقل نظری و توحید عملی در چارچوب عقل عملی قرار میگیرد. توحید عملی نتیجهی قبول توحید نظری و ثمرهی آن در اعمال و رفتار انسان است. ۱

# ۳-۴- مراتب توحید نظری

توحید نظری دارای سه مرتبه است:<sup>۲</sup>

- توحید ذاتی : یگانگی ذات خداوند؛
- توحید صفاتی: یگانگی صفات با یکدیگر و با ذات؛
- توحید افعالی: استناد همهی فعلها در هستی به خدای یگانه.

# ۳-۴-۱ توحید ذاتی

خداوند، واحد و یگانه است. وحدت خداوند وحدت عددی نیست؛ زیرا آنچه دوم ندارد، در باب اعداد داخل نمی شود. به همین جهت اگر کسی بگوید او سومین از سه است، کافر شده است: ﴿قَدْ کَفَرَ الَّذِینَ قَالُواْ إِنَّ اللّهَ ثَالِثُ ثَلاَثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلاَّ إِلَهٌ وَاحِدٌ \_ مائده، ۷۳﴾. وجود خداوند فعال، صرف و خالص است و هر موجودی، درطول اوست، زیرا اگر در عرض و کنار چیز دیگری باشد، شمارش بر هر دو عارض می گردد و گفته می شود: این یکی و آن دیگری. واحد بودن خداوند، یکی به این معناست که او در میان موجودات هیچ مانندی ندارد: ﴿ لَيْسَ كَمِنْلِهِ شَيْءٌ \_ شوری، ۱۱﴾ و دیگر به این معناست که نه در وجود و نه در وهم تقسیم شدنی نیست. ۵

# $^{-4}-1-1$ فطری بودن معرفت به توحید ذاتی

معرفت به حقیقت توحید ذاتی، یک معرفت فطری است که انسان بهسادگی آنرا درمییابد. وزیرا انسان بهمقتضای فطرت خود، وجود مقید و متعیّن خود را ذاتاً درک میکند و نیز درک میکند که هر قید و تعینی از یک اطلاق و عدم تعینی ناشی میگردد، زیرا درک مقید بدون درک مطلق محال است. همچنین انسان مشاهده میکند که هر تعینی، خواه در خودش یا در موجودی دیگر، ذاتاً وابسته و متکی به اطلاق است. درنتیجه، مطلق تعین وابسته و قائم به اطلاق تام خواهد بود.

امام باقر الله دربارهی آیهی ﴿فَاقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّینِ حَنِیفاً فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِی فَطَرَ النّاسَ عَلَیْها لا تَبْدِیلَ لِحَلْقِ اللّه \_ روم، ٣٠﴾ فرمود: «مراد آن است که جز اللّه معبودی نیست، و محمد الله پیام آور خداست، و علی الله امیرمؤمنان می باشد؛ توحید تا اینجاست. در این حدیث، امام باقر (علیه السلام) قبول کلمه «لا اله الا الله» را که حاوی اسم «الله» است فطری بیان فرموده است. این اسم دلالت بر ذات باری تعالی دارد که مستجمع جمیع صفات کمالیه است. بقیه عبارت آن حضرت ناظر بر اصل نبوت و امامت است که فرع بر پذیرش توحیدند.

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۴۹۹ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۲۰۱ و صص۵۱۱–۵۵۰ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، صص۴۹–۵۰.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، ص۷۸.

آ آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، ص۷۹.

<sup>\* «</sup>وَاحِدٌ بِلا عَدَد» (نهجالبلاغه، خطبه١٥٢و١٨٥)

۵ علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، ص۲۰ / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۹۹–۱۰۰ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید ر قرآن، ص۲۰۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۶</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، صص۱۳۲و۲۰۷ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، ص۹۳.

 $<sup>^{</sup>V}$  علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، ص $^{V}$ 

<sup>^</sup> قال الباقر (المِنْ «هُوَ لا إِلهَ إِلَّا اللَّهُ، مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ، عَلِي أَمِيرُ الْمُؤْمِنينَ، إِلي هاهُنا التَّوحيدُ» (تفسير قمّى، ج٢، ص١٥٤)

#### ۳-۲-۱-۲ محال بودن شناخت ذات خداوند

شناخت ذات خداوند امری محال است؛ زیرا معرفت، نسبتی بین عالم و معلوم است، درحالیکه در مقام ذات الهی همهی نسبتها والگاهام مادی اساقط می گردد. پس هر شناختی که به او تعلق می گیرد، به اسم اوست، نه به ذاتش. احدی به او احاطهی علّی ندارد. آمیرمؤمنان علی اللی چنین می فرماید: «خدا عقول را بر ادراك کنه صفت خویش آگاه نکرد و آنها را از مقدار لازم معرفت خود نیز باز نداشت.» "

بههمین جهت، آخرین درجه توحید، همان «توحید ذاتی» است: ﴿وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنْتَهِي \_ نجم،۴۲﴾. زیرا کمال توحید متناسببا حدود و قیودی است که از ذات اقدس خداوند نفی میگردد و در توحید ذاتی هر نوع تعیّن و تمیّزی، اعمّ از واقعی و اعتباری سلب میشود. <sup>۴</sup>

#### ۳-۲-۲ توحید صفاتی

توحید صفاتی یعنی درک و شناسایی ذات حق به یگانگی عینی با صفات و صفات با یکدیگر.<sup>۵و۶</sup>

# ۳-۴-۳ توحید افعالی

«توحید افعالی» یعنی درک و شناختن اینکه جهان با همهی نظامات و سنن و علل و معلولات و اسباب و مسببات، فعل او و کار او و ناشی از ارداهی اوست.

موجودات عالم همچنان که در ذات استقلال ندارند و همه قائم به او و وابسته به او هستند و بهتعبیر قرآن او «قیوم» همه عالم است، در مقام تأثیر و علیت نیز استقلال ندارند، و درنتیجه خداوند همچنان که در ذات شریک ندارد، در فاعلیت نیز شریک ندارد. هر فاعل و سببی، حقیقت خود و وجود خود و تأثیر و فاعلیت خود را از او دارد و قائم به اوست. همه ی حولها و قوهها «به او» است: «ما شاءَ الله لا حُوْلَ وَلا قُوّةً إِلاَ بِالله». انسان که یکی از موجودات است و مخلوق اوست، مانند همه ی آنها، علت و مؤثر در کار خود و بالاتر از آن مؤثر در سرنوشت خویش است، اما به هیچوجه موجودی «مفوض» و «بهخود وانهاده» نیست: «بِحَوْلِ اللهِ وَقُوّتِهِ اَقُومُ وَاَقْعُدُ». اعتقاد به تفویض و وانهادگی یک موجود ـ اعم از انسان و غیرانسان ـ مستلزم اعتقاد به شریک بودن آن موجود با خدا در استقلال و در فاعلیت است و استقلال در ذات است و با توحید ذاتی منافی است، چه رسد به توحید افعالی.» استقلال در ذات است و با توحید ذاتی منافی است، چه رسد به توحید افعالی.» استقلال در ذات است و با توحید ذاتی منافی است، چه رسد به توحید افعالی.»

هر فعلی که در عالم هستی تحقّق یابد، با حذف جنبههای نقص از آن و منزّه نمودنش از آلودگیهای ماده و قوّه و امکان، و بهطور کلی تمام جهات عدمی، فعل خداوند سبحان میباشد؛ بلکه چون عدم و هر امر عدمی از آنجهت که عدمی است، وجود حقیقی در جهان خارج ندارد ـ بهدلیل آنکه در جهان خارج، فقط وجود و حالات و رشحات آن است ـ لذا در جهان خارج، هیچ فعلی نیست مگر فعل

الرضا ﷺ يقول: «لَم يَزَلِ اللهُ تَبارَکَ و تَعالَيٰ عَلِيما قَادِرا حَيًّا قَدِيمَا سَمِيعا بَصِيرا، فقلت: يا بنَ رسولِ اللهِ إنَّ قَوما يَقُولُونَ اِنَّهُ عَزَّ و جَلَّ لَم يَزَل عَالِما فِعلِم قَادِرا بِقُدرَة و حَيًّا بِحَيرا بِبَصر »، فقال ﴿لِيُكِّ: «من قالَ ذالِکَ وَ دان بِه فقد اِتَّخَذَ مَعَ اللهِ آلهة أخري و لَيسَ مِن وِلا يَتِنَا عَلَيٰ شَيءٍ»، ثمّ قال ﴿لِيكِّ: «لَم يَزَلِ اللهُ عَزُوجُلٌ عَلِيماً قَادِراً حَيَّا قَدِيماً سَمِيعاً بصيراً لِذَاتِهِ تَعالَيٰ عَمَّا يَقُولُ المُشرِكُونَ وَالمُشْبَهُونَ عُلُوّا كَبِيراً» (توحيد صدوق، باب ١ ١، ص ١٤٠)

أباعبدالله ﴿ لِللَّهِ عَلَى اللَّهُ جَلَّ وَ عَزَّ رَبُّنَا وَ الْعِلْمُ ذَاتُهُ وَ لا مَعْلُومَ وَ السَّمْعُ ذَاتُهُ وَ لا مَسْمُوعَ وَ الْبَصَرُ ذَاتُهُ وَ لا مُبْصَرَ وَ الْقُدْرَةُ ذَاتُهُ وَ لا مَقْدُورَ...» (توحيد صدوق، باب ۱ ۱، ص١٣٩)

سع

<sup>&#</sup>x27; «لا يُدْرِكُهُ بُعْدُ الْهِمَمِ وَ لا يَنالُهُ غَوْصُ الْفِطَنِ» (نهج|لبلاغه، خطبه١)

آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص $^{8}$  آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، صص $^{9}$  -

<sup>&</sup>quot; امام على ﴿ لِللِّهِ ﴿ لَمْ يُطْلِعِ الْفُقُولَ عَلَى تَحْدِيدِ صِفَتِهِ وَ لَمْ يَحْجُبُهَا عَنْ وَاجِبِ مَعْرِفَتِهِ » (نهجالبلاغه، خطبه ۴۹)

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، ص۳۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص ۱۰۱ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، صص۴<del>۰</del>۳-۳۱۲.

<sup>ُّ</sup> قال على الملي هُ فَتَاهُ فَقَدْ جَرَّأَهُ فَقَدْ جَهِلُهُ وَمَنْ جَهِلَهُ وَمَنْ جَهِلَهُ فَقَدْ أَشَاوَ إِنَّهَا غَيْرُ الْمَوْصُوفِ وَ شَهَادَةِ كُلِّ مَوْصُوفٍ أَنَّهُ عَبْرُ المَوْصُوفِ وَ شَهَادَةِ كُلُّ مَوْصُوفٍ أَنَّهُ عَبْرُ الطَّهَ مَبْحَالَهُ فَقَدْ عَلَمُ اللَّهَ مَبْحَالَهُ فَقَدْ عَلَمُ عَهِلُهُ وَ مَنْ جَهِلَهُ وَ مَنْ جَهِلَهُ فَقَدْ أَشَارَ إِلَيْهِ وَ مَنْ أَشَارَ إِلَيْهِ فَقَدْ حَدَّهُ وَ مَنْ حَدَّهُ فَقَدْ عَدَّأَهُ فَقَدْ جَهِلَهُ وَ مَنْ جَهِلَهُ فَقَدْ أَشَارَ إِلَيْهِ وَ مَنْ أَشَارَ إِلَيْهِ فَقَدْ حَدَّهُ وَ مَنْ حَدَّاهُ وَمَنْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهَ مَنْعَلُهُ وَمَنْ عَلَيْهُ وَمُنْ جَهِلَهُ وَ مَنْ جَهِلَهُ وَ مَنْ جَهِلَهُ وَمَنْ عَلَيْهُ اللّهَ مَعْرَالُو اللّهَ مَنْعُ وَمُنْ عَلَيْهُ عَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْسُ عَلَيْهُ عَل

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۸ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۳۷۹ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۲، صص۳۸۶–۳۹۵

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۴۰۰.

and a second sec

خداوند سبحان؛ و این حقیقتی است که برهان و ذوق هر دو، بر آن دلالت دارد. آیات و روایات نیز بر این مطلب دلالت دارند: ﴿ذَلِکُمُ اللّهُ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَیّنَةٍ فَمِن نَفْسِك \_ نساء، ۲۹﴾. از امام رضا ﴿ اللّهِ نقل است که: ﴿خداوند فرمود: اي پسرآدم! به خواست من است که تو هرچه براي خود خواهي، اراده تواني کرد؛ و به نيروي من است که واجبات مرا انجام مي دهي؛ و به نعمت من است که بر نافرماني ام، توانا مي شوي، من تو را شنوا، بينا و توانا ساختم. هر نيکي که به تو رسد، از جانب خداست؛ و هر بدي که به تو رسد، از خود توست؛ زيرا من به کارهاي نيکت از تو سزاوارترم؛ و تو به کارهاي زشت خود، از من سزاوارتري، به دليل آنکه من از آنچه انجام دهم، بازخواست نشوم، ولي مردم بازخواست شوند. » آ

#### ۳-۴-۳-۱ توحید در خالقیت

خالق از اسمای فعلی خداست و آیات قرآن کریم در تبیین آن چند دسته است:

- ۱) آیاتی که خالقیت خدای سبحان را مفروغعنه میداند و آنرا پایه و اساس اسمای حسنای فعلی دیگر قلمداد میکند؛
   مانند: ﴿... هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَیْرُ اللَّهِ یَرْزُقُکُم مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ... \_ فاطر، ٣﴾.
- ۲) آیاتی که ضمن اثبات خالقیت موجودهای دیگر، خدا را نیکوترین خالق میشمرد؛ مانند: ﴿... فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِینَ \_ مؤمنون،۱۴﴾.
- ٣) آياتي كه با صراحت آفرينش چيزي را به غيرخدا نسبت ميدهد وليكن آنرا به اذن خداوند ميداند؛ مانند: ﴿... وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي... \_ مائده، ١١٠﴾.

جمع بندی مجموع آیات در این باره، همان توحید خالقیت و انحصار آفرینش در خدای سبحان و مظهریت غیر در جریان خالقیت است: ﴿اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ \_ زمر، ۶۲﴾.

#### ۳-۴-۳- توحید در مالکیت

چون مخلوقات جهان و آثارشان از خداست و خداوند آنها را پدید آورده است، مالک حقیقی آنها نیز فقط خداست و او در مالکیت شریکی ندارد: ﴿وَلِلّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِلَي اللّهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ \_ آلعمران،١٠٩﴾. قرآن کریم اصل مالکیت حقیقی را برای خدای متعال اثبات میکند: ﴿وَلِلّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَالأَرْضِ وَمَا اثبات میکند: ﴿وَلِلّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا \_ مائده،١٧٩﴾ و همچنین مالکیت را از غیرخدا نفی میکند: ﴿وَلَم یَکُن لَّهُ شَرِیكٌ فِي الْمُلْكِ \_ اسراء،١١١﴾. "

#### ۳-۴-۳ توحید در ولایت

چون خالق و مالک حقیقی جهان خداست، در مرتبه وجودی، مقدم بر مخلوقات است و مخلوقات، وابستگی وجودی به او دارند، لذا هرگونه تصرف در جهان، حق او و شایسته ی اوست. این حق تصرف را که همهی ابعاد تکوینی و تشریعی را دربر می گیرد، «ولایت، مینامند. ولایت هر مخلوق دیگری به اذن تکوینی یا تشریعی حق تعالی است. البته این اذن بهمعنی واگذاری ولایت الهی به دیگری نیست، زیرا ولایت الهی قابل انسلاخ از خود و تفویض به غیر نیست. بلکه ولایت چنین شخصی فقط بهمعنای مسیر و مجرای ولایت الهی است و آن شخص هیچ استقلالی در ولایت خود ندارد: ﴿اللّهُ وَلِی الّذِینَ آمَنُواْ یُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَی النّوُرِ \_ بقره،۲۵۷﴾.

قرآن کریم وصف «ولایت» را برای خدای متعال ثابت میکند: ﴿إِنَّمَا وَلِیُّکُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِینَ آمَنُواْ الَّذِینَ یُقِیمُونَ الصَّلاَةَ وَیُوْتُونَ الزَّکاةَ وَمُوْدِنَ مَائده،۵۵﴾ و آنرا مختص به خداوند میداند: ﴿أَمِ اتَّحَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِیَاء فَاللّهُ هُوَ الْوَلِيُّ \_ شوری،۹﴾ و همچنین ولایت را از

**1**C 1C

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، ص۸۳

تقال الرضاطِلِيِّ «قالَ اللَّهُ: ابْنَ آدَمَ! بِمَشيئتي كُنْتَ أَنْتَ الَّذي تَشاءُ لِنَفْسِكَ ما تَشاءُ؛ وَ بِقُوَّتِي أَدَّيْتَ فَرائِضي؛ وَ بِبِغْمَتي قُويتَ عَلي مَعْصِيَتي؛ جَعَلْتُكَ سَميعاً بَصيراً قَوِيّاً؛ ما أَصابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ؛ وَ ما أَصابَكَ مِنْ سَيَّنَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ؛ وَ ذاكَ أَوْلي بِحَسَناتِكَ مِنْكَ؛ وَ أَنْتَ أَوْلي بِسَيِّناتِكَ مِنْكَ؛ وَ أَنْتَ أَوْلي بِسَيِّناتِكَ مِنْكَ؛ وَ ذاكَ أَنْسَ لا أُشْأَلُ عَمَّا أَفْعَلُ وَ هُمْ يُسْأَلُونَ» (اصول كافي، ج١، ص١٥٢)

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۴۲۶–۴۱۷.

غيرخدا سلب مىكند ﴿وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ \_ شورى،٣١﴾ بنابراين قرآن كريم ولايت را بالاصاله مختص به خداى سبحان مىداند؛ يعنى: «لا وَلِيَّ إِلَّا هُوَ». ا

#### ۳-۴-۳-۴ توحید در ربوبیت

«رب»، آن صاحب اختیار و مالکی است که تدبیر امور مملوکین را بهدست دارد. خداوند که تنها مالک و ولی جهان است، تدبیر و پرورش همهی مخلوقات را نیز در اختیار دارد: ﴿أَفَرَایِتم مَّا تَحُرُثُونَ \* أَانتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ \_ واقعه،۶۳-۶۴﴾. اوست که مخلوقات جهان را تدبیر میکند و بهسوی آن مقصدی که برای آنها معین فرموده، هدایت مینماید و بهپیش میبرد: ﴿أَفَرَایِتمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ \* أَانتُمْ أَنْمُ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنشِؤُونَ \* نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذُكِرَةً وَمَتَاعًا لِّلْمُقْوِینَ \_ واقعه،۷۲-۷۲﴾، ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَن تَرُولًا وَلَئِن زَالتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّن بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا \_ فاطر،۴۱﴾.

توحید در ربوبیت، بهمعنای نفی تأثیرگذاری و تدبیر از مخلوقات ـ بهخصوص انسان ـ نیست. باغبانی که زحمت میکشد، و به پرورش درختان اقدام میکند، در آینده نتیجهی تدبیر خود را بهدست خواهد آورد. توحید در ربوبیت بدین معناست که انسان و تدبیرش همه از آن خدا و تحت تدبیر اوست. باغبان، وقتی خود را با دیگرانی که همعرض او هستند، مقایسه میکند میبیند که باغ محصول کار اوست، نه دیگران؛ اما وقتی به رابطهی خود با خدا مینگرد، میبیند که هم خودش و هم نیرو و توانش و هم حرکاتش ازآن خداست و نتیجه میگیرد که پرورشدهنده ی اصلی باغ، خداوند است: ﴿فَلِلَّهِ الْحَمْدُ رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِینَ \_ جاثیه، ۳۶﴾. ۲

#### ۳-۴-۳-۵ توحید در هدایت

توحید در هدایت که وجه یا منظر دیگری از توحید در ربوبیت است، بدین معنا است که خداوند هر مخلوقی را بهصورت تکوین یا تشریع بهسوی غایت و مقصدی که برای آن مخلوق تعیین فرموده و در نهاد و سرشت او بهصورت بالقوه و استعداد به ودیعت گذاشته هدایت می کند: ﴿رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَی کُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَی \_ طه، ۵۰﴾، ﴿الَّذِي خَلَقَ فَسَوِّی \* وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَی \_ اعلی، ۲-۳﴾. آین دو آیه شریفه بر عمومیت هدایت الهی دلالت دارند و هدایت تکوینی و تشریعی را شامل میشوند. از آنجا که تقدیر و اندازه گیری هر دسته از مخلوقات با دسته دیگر متفاوت است، نحوه هدایت آنها نیز با یکدیگر تفاوتهایی دارد؛ از این رو هدایت انسان که موجودی مختار و صاحب عقل و اراده است و غایت و مقاصد و استعدادهای خاص خود را داراست، علاوه بر هدایت تکوینی، از هدایت تشریعی نیز برخوردار

حضرت ابراهیم خطاب به قوم خود، در هنگام توصیف پروردگار به همین صفت هدایت گری خداوند نیز اشاره می کند و می فرماید «الذی خلقنی فهو یهدین شعراء، ۷۸». مطابق با این اصل کلی، وحیهای هدایتی خداوند به مخلوقات نیز متفاوت است و هر کدام وحی خاص خود را دارند: «و اوحی فی کل سماء امرها – فصلت، ۱۲»، «و اوحی ربک الی النحل أن اتخذی من الجبال بیوتا و من الشجر و مما یعرشون – نحل، ۶۸»، «کما اوحینا الی نوح و النبیین من بعد نساء، ۱۶۳»، «و نفس و ما سوها فالهما فجورها و تقواها، شمس ۷و ۸»

#### ۳-۴-۳-۶ توحید در رزاقیت

تنها خداست که رازق همهی موجودات است. رزق، یعنی چیزی که حیات موجود زنده یا اصل هستی هر چیزی را تأمین کند. و چون رزقگیرنده یا مادی است یا معنوی، رزق نیز بر دو قسم مادی و معنوی است. اگر در جایی عنوان رازق به غیرخدا نسبت داده شده، معنای دقیق آن این است که آن شیء بهنحو مظهریت خدا عهدهدار رزق است.

۱ همان، ص۴۳۶–۴۳۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۴۲۶ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۲، ص۳۸۷ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، ص۴۹.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۱۰۶.

Files ( ) ( ) ( )

در بیان قرآن کریم فعلِ رزق منحصراً به خدای سبحان نسبت داده میشود: ﴿اللّهُ الّذِي حَلَقَكُمْ ثُمُّ رَزَقَكُمْ \_ روم، ۴٠﴾، ﴿إِنَّ اللّهَ هُوَ الرَّارِقِينَ \_ حج، ۵۸﴾ که خود را مسئول و الرّزَقُ \_ داریات، ۵۸﴾ و خدای متعال را «خیرالرازقین» معرفی مینماید: ﴿... وَإِنَّ اللّهَ لَهُوَ خَیْرُ الرَّازِقِینَ \_ حج، ۵۸﴾ که خود را مسئول و متعهد رزق هر جنبندهای میداند: ﴿وَمَا مِن دَآبَةٍ فِی الْأَرْضِ إِلاَّ عَلَی اللّهِ رِزْقُهَا \_ هود، ٤﴾. جمعبندی نهایی این است که تنها خدا رازق است و دیگران هیچ سهمی در آن ندارند: ﴿هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَیْرُ اللّهِ یَرْزُقُکُم مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ فَأَنِّی تُؤْفَکُونَ \_ فاطر، ۳﴾. بنابراین اگر در جایی این عنوان به غیرخدا نسبت داده شد، معنای دقیق آن این است که آن شیء، بهنحو مظهریت خدا عهدهدار رزق باشد؛ چون رازقیت از صفات فعل خداست و دیگران می توانند مظهر آن شوند: «ای کسی که روزی خلق را نگستراند، جز او» '. ۲

# $^{-0}$ توحید در عبادت (توحید عملی)

توحید عملی یا توحید در عبادت یعنی یگانهپرستی، یعنی فقط خدا شایسته پرستش است. به عبارت دیگر، توحید عملی یعنی تنها خدا را مطاع و قبله و دیگر: ﴿فَأَرْسَلْنَا فِیهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم خدا را مطاع و قبله و دیگر: ﴿فَأَرْسَلْنَا فِیهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مَنْ إِلَّهٍ غَيْرُهُ \_ مؤمنون،٣٢﴾. "

# ۳-۵-۱ - ابعاد توحید عملی

#### ٣-۵-۱-۱ توحيد در بُعد فردي

توحید عملی در بعد فردی عبارت است از یگانه شدن فرد جهت یگانهپرستی خدا و نفی هرگونه پرستش قلبی ازقبیل هواپرستی، پولپرستی، جاهپرستی و غیره. انسان تا به یگانگی نرسد، به سعادت نائل نمیگردد و جز در پرتو خداپرستی به یگانگی نمیرسد. قرآن کریم در آیهی ﴿ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا وَجُلًا فِیهِ شُرَکَاءُ مُتَشَاکِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ یَسْتَوِیَانِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَکْثَرُهُمْ لَا یَعْلَمُونَ \_ زمر، ۲۹﴾ تفرق و تشتت شخصیت انسان و سرگردانی او و بیجهتی او را در نظام شرک و متقابلاً یگانگی و بهوحدت رسیدن و یکجهت شدن و در مسیر تکامل واقع شدن او را در نظام توحیدی به مردی تشبیه میکند که بنده ی چند انسان بدخوی ناسازگار است که هر کدام با خشونت و بدخویی او را بهسویی فرمان میدهند. \*

انسان موحّد کسی است که تلاش میکند فقط خدا را بپرستد و از او اطاعت نماید. او میکوشد کششها و تمایلات درونی و تصمیمها و فعالیتهای خود را بهگونهای سامان دهد که در یک هماهنگی مناسب، سمتوسوی خدایی بگیرند و بر محور بندگی او باشند. چنین فردی در هر انتخابی، مانند انتخاب همسر، شغل، دوست، تحصیل، گردش و ورزش و در مجموعهی برنامهریزیهای خود، خدا و رضایت او را درنظر میگیرد. او بهمیزانی که در این جهت پیش می رود، تضادهای درونی خود را حل می کند و امیال و غرایز خود مانند میل جنسی، میل به قدرت و ثروت را چنان تنظیم و کنترل می نماید که راه برای ظهور گرایشهای متعالی مانند حقیقت طلبی و عدالت خواهی باز شود. <sup>۵</sup>

#### -8-1-1 توحید در بُعد اجتماعی

توحید عملی (عبادی) در بعد اجتماعی یعنی یگانه شدن جامعه درجهت یگانهپرستی حضرت حق از طریق نفی طاغوتها و تبعیضها و بیعدالتیها: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللّهَ وَاجْتَبُواْ الطّاغُوتَ \_ نحل،٣٥﴾. فرد و جامعه تا به یگانگی نرسد، به سعادت نائل نمی گردد و جز در پرتو خداپرستی به یگانگی نمیرسد. بهعبارت دیگر، توحید اجتماعی بهمعنای یکپارچهشدن نظام اجتماعی



<sup>ً ﴿ ﴿</sup> عَالَمُ لَا يَبْسُطُ الرِّزْقَ الاَّ هُوَ ﴾ (مفاتيحالجنان، شيخ عباس قمي، دعاي جوشن كبير) ﴿

<sup>ٔ</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۴۳۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۱۰۵–۱۰۶ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۵۱۶ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، ص۵۰.

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۵۱۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص ۱۱۰–۱۱۷.

درجهت اطاعت همهجانبه از خداست. اگر افراد جامعه و نهادهای اجتماعی بکوشند که در روابط میان خود بهجای خواستها و تمایلات خود، فرمان الهی را حاکم کند و مناسبات سیاسی و اقتصادی و روابط فرهنگی را منطبقبر احکام الهی و درجهت رضای او تنظیم نمایند، وانگاهام ماون بعد اجتماعی توحید عملی تحقق مییابد: ﴿... فَبَعَثَ اللّهُ النّبِیِّينَ مُبَشّرِینَ وَمُنذِرِینَ وَأُنزَلَ مَعَهُمُ الْکِتَابَ بِالْحَقِّ لِیَحْکُمَ بَیْنَ النّاسِ فِیمَا اخْتَلَفُواْ فِیهِ... ـ بقره،۲۱۳﴾.

میان بعد فردی و اجتماعی توحید عبادی تشابه و تناسب است. همانطور که اگر کسی در مسیر توحید عملی گام بردارد، به شخصیتی متوازن، متعادل و زیبا دست می یابد؛ جامعهای نیز که اینگونه سامان پذیرد، به تعادل، توازن و انسجام می رسد و به جامعهای زیبا تبدیل می گردد که عدالت اجتماعی در همه ی ابعاد آن واقعیت یافته است. ۱

#### ۳-۶- نفی شرک

با قبول توحید، شرک در همهی ابعاد و اقسام آن نفی میشود: شرک در ذات، شرک در صفات ذاتی و شرک در صفات فعلی. به تبع نفی شرک در صفات فعلی، شرک در ربوبیت (تکوینی و تشریعی) و شرک در عبادت نیز نفی می گردد. شرک، ریشه ها و علت های متعددی دارد. از جمله ریشه های شرک عبار تند از:

- جهالت: ﴿وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلاَّ مَن سَفِهَ نَفْسَهُ... \_ بقره،١٣٠﴾، ﴿... قَالُواْ يَا مُوسَى اجْعَل لَّنَا إِلَهَا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ \_ زمر،٢٤﴾؛
- هواپرستى: ﴿بَلْ يُرِيدُ الْإِنسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ \_ قيامت، ۵﴾، ﴿أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ \_ جاثيه، ٢٣﴾، ﴿... إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنفُسُ... \_ نجم، ٢٣﴾؛
- حس گرايى: ﴿فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ الْعِلْمِ... \_ غافر،٨٣﴾، ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً... \_بقره،٥٥٠﴾؛
- تقليد كوركورانه: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءِنَا أَوَلُوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ \_ بقره،١٧٠﴾، ﴿قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ \_ شعراء،٧٤﴾؛
- شخصيت پرستى: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُؤْتِيَهُ اللّهُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُواْ عِبَادًا لِّي... \_ آلعمران،٧٩﴾، ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّشْلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلٌ لِّلْمُشْرِكِينَ \_ فصلت،٤﴾ ٢؛
- منافع پندارى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَصُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلاء شُفَعَاؤُنَا عِندَ اللّهِ... \_ يونس،١٨﴾، ﴿أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللّهِ شُفَعَاء قُلْ أَوَلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْقِلُونَ \_ زمر،٢٣﴾؛
- تعصب و لجاجت: ﴿ وَقَالُواْ لَن تُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْضِ يَبُوعًا \* أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن نَّخِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلالَهَا تَفْجِيرًا \* أَوْ تُسْقِطَ السَّمَاء كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْتِي بِاللّهِ وَالْمَلآئِكَةِ قَبِيلًا \* أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّن زُحْرُفٍ أَوْ تَرْقَى خِلالَهَا تَفْجِيرًا \* أَوْ تُسْقِطَ السَّمَاء كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْتِي بِاللّهِ وَالْمَلآئِكَةِ قَبِيلًا \* أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّن زُحْرُفٍ أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَاء وَلَى نَوْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَوُهُ... \_ اسراء، ٩٠ ٩٣﴾، ﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ السَّمَاء فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرَجُونَ \* لَقَالُواْ إِنَّمَا سُكِّرَتْ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَّسْحُورُونَ \_ حجر، ١٤ ١٥﴾.

پیامد شرک، سقوط در پلیدیها و رذائل است. شرک موجب از دست دادن مقام انسانی و تنزّل او به مرتبهای پایینتر از مرتبهی حیوانی میشود. برخی از آثار شرک عبارتند از:

- محروم شدن از معارف الهى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَغْلاَلًا فَهِي إِلَى الأَذْقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ \* وَجَعَلْنَا مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لاَ يُبْصِرُونَ \_ يس،٨-٩﴾؛

۱ همان.

أ امام رضا الملين «مَن تَجاوَزَ بأمير المؤمنين المين المعروبية فهو مِن المَعضوبِ عليهم ومِن الضالّين» (نور الثقلين، ج١، ص٢٥)

- جنگ و تفرقه: ﴿... وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* مِنَ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَذَيْهِمْ فَرِحُونَ \_ روم،٣١-٣٣﴾؛
- محروميت از مغفرت: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ \_ نساء، ۴۸﴾، ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَن *وَالْكَاّوَا* اَ يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُوْلِي قُرْبَي مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ \_ توبه، ١١٣﴾؛
  - مذلت و خوارى: ﴿لا تَجْعَل مَعَ اللّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَقْعُدَ مَذْمُومًا مَّخْذُولًا \_ اسراء، ٢٢﴾؛
  - عذاب جهنم: ﴿ فَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَكُونَ مِنَ الْمُعَذَّبِينَ \_ شعراء،٢١٣﴾، ﴿ الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَٱلْقِيَاهُ فِي الْعَذَابِ
     الشَّدييدِ \_ ق،٢٤﴾. ١

#### ۳-۶-۱- شرکت در ربوبیت

شرک در ربوبیت به معنی نفی مالکیت و تدبیر امور مخلوقات به دست خداوند و واگذاری مخلوقات به خودشان و یا مشارکت امور دیگر در تدبیر و پرورش مخلوقات است. مشرک در ربوبیت، گاه جهان را مانند صنع یک ساعتساز میپندارد که توسط خداوند ساخته شده و امورش به خودش واگذار شده است، لذا کشف قوانین حاکم بر جهان و دستیابی به علل مادی عالم طبیعت برای تبیین حوادث و پیش بینی رخدادها کفایت میکند و نیازی به فرض عوامل ماورایی و دخالت ماوراء در طبیعت نیست. این نگاه که از تبیین نادرست رابطه طولی با طبیعت نشأت میگیرد، با توسعه علوم طبیعی در دورههای اخیر تشدید شده و چنین فرض شده که با شناخت علل طبیعی، دخالت دادن خداوند و علل معنوی دیگر در رخدادهای طبیعی منتفی گردیده است. این نگرش تبعات تربیتی و اخلاقی متعددی به دنبال داشته که اهم آنها عبارتاند از:

- عدم نیاز به هدایت الهی و ارسال پیامبر از جانب خداوند؛
- غفلت از برخی مفاهیم اخلاقی مانند توکل بر خدا و سپردن امور به او، کسب عنایت الهی در کارها و امیدواری به خداوند؛
  - غفلت از غایتمندی جهان و زندگی انسان و سست شدن اعتقاد به آخرت؛
    - حساس خود کفایی و خوداتکایی در زندگی و بینیازی از خداوند.

# ۳-۶-۲ شرک در عبارت و پرستش (شرک عملی)

برخی از ملل، در مرحله پرستش، چوب یا سنگ یا فلز یا حیوان یا ستاره و مانند آن را میپرستیدهاند. این نوع شرک فراوان بوده و هنوز هم در گوشه و کنار جهان یافت میشود، گرچه موقعیت خود را به کلی از دست داده است؛ اما شرک عملی به این موارد ابتدایی و ساده منحصر نمی شود و اشکال بسیار و پیچیده تری به خود می گیرد، به طوری که می توان گفت بااینکه به ظاهر اکثر مردم دنیا به لحاظ نظری معتقدند به خدای یگانه هستند، اما بسیاری از همین جوامع گرفتار شرک عملی می باشند. اسلام هر گونه هواپرستی، جاه پرستی، مقام پرستی و شخص پرستی را و همچنین پذیرفتن سلطه ظالمان و ستمگران را شرک می شمارد و مبارزه با آن ها را واجب می داند.

قرآن کریم جواب حضرت موسی به فرعون را چنین نقل می کند: «و تلک نعمه تمنها علی عبدت بنی اسرائیل – شعراء، ۲۲».

تعبیر عبادت در آیه شریفه در حالی است که بنیاسرائیل فرعون را پرستش و عبادت اصطلاحی نمیکردند و بردگان فرعون هم نبودند اما چون تحت سلطه و سیطره ظالمانه فرعون قرار داشتند حضرت موسی از آن تعبیر به عبادت کرده است.

قران کریم در جای دیگر از زبان فرعون این غلبه و سیطره ظالمانه را نقل میکند که: «انا فوقهم قاهرون – اعراف ۱۲۷» و در جای دیگر هم از زبان فرعون نقل میکند که «و قومها لنا عابدون – مومنون، ۴۷). آن چیزی که فرعونیان در طول تاریخ بر مستضعفان تحمیل میکردهاند و میکنند، اطاعت اجباری در همه ابعاد زندگی است.

ا آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، صص۶۳۵–۶۹۱.



امیرالمؤمنین (ع) در خطبه قاصعه، آنگاه که تسلط ظالمانه فرعونیان بر بنیاسرائیل را شرح میدهد، میفرماید «اتخذتهم الفراعنه عبیدا» و در شرح این بندگی میفرماید «فساموهم العذاب و جرعوهم المرار فلم تبرح الحال بهم من ذل الهلکه و قهر الغلبه لا یجدون وارگاهام ماون عمیدا» و در شرح این بندگی میفرماید (العام) العذاب و جرعوهم المرار فلم تبرح الحال بهم من ذل الهلکه و قهر الغلبه لا یجدون وارگاهام ماون العام المرار فلم تبرح الحال بهم من ذل الهلکه و قهر الغلبه لا یجدون وارگاهام ماون العام المرار فلم تبرح الحال بهم من ذل الهلکه و قهر الغلبه لا یجدون وارگاهام ماون العام العرب العام الفراعنه العرب العام العرب العام العرب العام العرب العام العرب العام العرب العرب

از این روست که در آیه شریفه ۵۵ سوره نور، که وعده حکومت حق دخالت الهی است و اهل ایمان از قید اطاعت هر جباری آزاد هستند، بر این نکته تأکید میشود که «یعبدوننی لایشرکون بی شیئا» بنابراین از نظر قرآن کریم، هر اطاعت امری عبادت شمرده میشود و اگر برای غیر به خدا باشد، شرک است و از همین روست که فرمانبرداریهای اجباری که در نظام ظالمانه رخ میدهد، از نظر اجتماعی عبادت مشرکانه شمرده میشود.

# ۳-۶-۳ شرک در بعد اجتماعی

اعتقاد به شرک نظری و عملی نظام اجتماعی سازگار با خود را به دنبال میآورد، چنانچه نظام خاص بتپرستی مشرکان قریش وسیلهای برای حفظ منافع رباخواران عرب بود. آنان برای حفظ موقعیت اجتماعی خود، از بت و بتپرستی دفاع میکردند. این دفاعها آنگاه صورت جدی تر به خود میگیرد که نظام توحیدی و ضد استثماری و ضد رباخواری ظهور کند و پرچم مبارزه با نظام استثماری را برافرازد.

سران نظام شرک، حرمت و قداست معتقد است عامه را ابراز مبارزه با حق پرستان می کنند و از نظام فکری و اعتقادی مشرکانه دفاع می کنند. از این رو قران کریم نقش خاص ملأ و مترفین را در مبارزه با پیامبران و موحدان حقیقی یادآور می شود و نقش خاص مستضعفین در حمایت از پیامبران را تأیید می کند. البته، از آنجا که همه انسانها فطرت توحیدی دارند و نیز همه انسانها تحت وسوسه نفس اماره و شیطان قرار دارند، امکان بازگشت کسانی که در زمره ملأ و مترفین شمرده می شوند به حق وجود دارد، همان طور که امکان حمایت گروهی از مستضعفین از مستکبران نیز هست.

شرک اجتماعی که خروج جامعه از توحید اجتماعی است، شکل گیری جامعه نامتوازن، نامتعادل و نازیبا را به دنبال دارد. در چنین جامعهای روابط فرهنگی و مناسبات اقتصادی از توازن خارج می شود و عدالت اجتماعی جای خود را به ظلم اجتماعی می دهد، یعنی نظام ظالمانه و مشرکانه بر جامعه حاکم است.

در چنین جامعهای خواستهها و تمایلات دنیایی و منفعت فردی محور فعالیتهای اجتماعی است، تعاون و خیر رساندن به دیگران جای خود را به تفرقه، تقابل و تضاد میدهد، اخلاق مبتنی بر منفعت عرصه را بر اخلاق مبتنی بر فضیلت تنگ می کند و قدرت اجتماعی و سیاسی در دست انسانها مستکبر و ستمگر قرار می گیرد و فرمانهای الهی جای خود را به فرمانهای طاغوتی میدهد.

# ۳-۶-۳ شرک در جهان امروز

با اینکه در جهان مدرن و تمدن جدید اعتقاد به شرک، به معنای اعتقاد به چند خدا و چند خالق جایگاهی ندارد، اما هم توصیفی مبهم و مخدوش از خداوند ارائه میشود و هم مراقبتی از شرک، بخصوص شرک در ربوبیت، شرک در ولایت، شرک در عبادت و شرک در نظام اجتماعی بهطور گسترده در شاکله تمدن جدید ریشه دارد بهطوری که میتوان شرک جدید را یکی از ارکان تمدن جدید بشمار آورد.

اومانیسم و انسان محوری، به جای توحید و خدامحوری از مبانی تمدن جدید است که سبب شده عنایت انسان در تصمیم گیریها و رفتارها از خدا به سوی انسان تغییر جهت دهد و به جای رضای خداوند، رضای خود و دستیابی به تمنیات و آرزوهای دنیایی خود مقصد و مقصود شود.

از این رو امام خمینی نسبت به وضع برخورد جهان هشدار میدهد و میفرماید:





«در عصری همانند امروز که سران کفر و شرک همه موجودیت توحید را به خطر انداختهاند و تمامی مظاهر ملی، فرهنگی، دینی و سیاسی ملتها را بازیچه هوسها و شهوتها نمودهاند، چه باید کرد؟»

حضرت امام با تحلیل پویا و زنده از درگیری میان شرکت و توحید در همه اعصار و زمانها و ضرورت مبارزه با شرکت در عصر جدید و پیشنهاد «برائت همهجانبه» از شرک و کفر، می گوید: «[آیا باید] تصور نمود که مبارزه انبیاء بابت و بت پرستیها منحصر به سنگ و چوبهای بی جان بوده است و نعوذ باالله پیامبرانی همچون ابراهیم در شکستن بتها پیشقدم و اما در مصاف با ستمگران صحنه مبارزه را ترک کردهاند؟ و حال آنکه تمام بتشکنیها و مبارزات و جنگهای حضرت ابراهیم با نمرودیان و ماه و خورشید و ستاره پرستان مقدمه یک هجرت بزرگ و همه آن هجرتها و تحمل سختیها و سکونت دروادی غیر ذی زرع و ساختن بیست و فدیه اسماعیل، مقدمه بعثت و رسالتی است که در آن، ختم پیام اوران سخن اولین و آخرین بانیان و موسسان کعبه را تکرار می کند و رسالت ابدی خود را با کلام ابدی «اننی برئ" مما تشرکون» ابلاغ نماید، که اگر غیر از این تحلیل و تفسیری ارائه دهیم، اصلا در زمان معاصر، بت و بت پرستی وجود ندارد و راستی کدام عاقلی است که بت پرستی جدید و مدرن را در شکلها و افسون ها و ترفندهای ویژه نشناخته باشد و از سلطهای که بتخانههای چون کاخ سیاه بر ممالک اسلامی و خون و ناموس و جهان سوم پیدا کردهاند، خبر نداشته باشد.

یکی از اقدامات نظام شرک غافل کردن مردم از حقیقت توحید و آثار و عواقب شرک است که هم اکنون ساختار تبلیغاتی و رسانه ای جهان در حال پیاده کردن پروژه غفلت است، پروژه ای که بنی امیه نیز درصدد انجام آن بود. امام صادقعلیهالسلام میفرماید: بنی امیه، مردم را در آموزش و فراگیری ایمان آزاد گذاردند ولی اجازه نمی دادند که (معیارها و نشانههای) شرک را بیاموزند، به این خاطر که وقتی مردم را وادار به شرک میکنند، آن را نشناسند (و تحت عنوان توحید آن را بپذیرند).

#### ٣-٧- اسماء و صفات الهي

صفات خدای سبحان، صرف و خالص هر کمال وجودی است و بهنحو حقیقت می باشد، نه مجاز و استعاره. این صفات، وقتی که به ذات نسبت داده می شوند و مشتقی از آن صفت برای ذات ساخته می شوند، اسم الهی خداوند می شوند. در حقیقت، قادر، عالم، رحمن و رحیم، همان ذات الهی است در جلوه قدرت، علم و رحمت. مخلوقات جهان تجلّی و تنزل این اسماء و صفات می باشند. همچنین سیر تکاملی انسان و سایر مخلوقات به سوی اسماء و صفات الهی است و به میزانی که انسان با ایمان و عمل خویش این صفات را در خود محقق نماید، مراتبی از کمال را در خود محقق کرده است. از این روی شناخت اسماء الهی هم برای شناخت جهان و هم برای تعیین غایت و مسیر تربیت مؤثر است. از امام علی این نقل است که پیامبر خدا این فرمود: «خداوند، نود و نه نام دارد، هر که تمام آنها را دریابد، وارد به شت شود؛ آن نامها عبارتند از: الله، الله واحد، احد، صمد، اول، آخر، سمیع، بصیر، قدیر، قاهر، علی، اعلی، باقی، بدیع، باری، اکرم، ظاهر، باظن، می، حکیم، علیم، حلیم، حلیم، حلیم، حلیم، حلیم، حلیم، علیم، حلیم، علیم، حلیم، علیم، علیم، علیم، علیم، علیم، مین (مهتر)، سبّوح (پاک)، شهید، صادق (راستگو)، صانع (سازنده)، رزاق، رقیب، رؤوف، رائی (بیننده)، سلام، غنی، غیاث (فریادرس)، فاطر، فرد (تنها)، فتاح، فالق، قدیم، ملك، قدّوس، قوی، قریب، قیّوم، قابض (گیرنده)، باسط (گشاینده)، قاضی غنی، غیاث (فریادرس)، فاطر، فرد (تنها)، فتاح، فالق، قدیم، ملك، قدّوس، قوی، قریب، قیّوم، قابض (گیرنده)، باسط (گشاینده)، کاشف الشتر (دفع کننده)، وقی (وفادار)، وکیل، وارث، باعث (انشر (دفع کننده)، وقی (وفادار)، وکیل، وارث، باعث الضر، شرت تواب، جلیل (بزرگمنزلت)، جواد (بخشنده)، خبیر، خالق، خبر الناصرین (بهترین یاری کنندگان)، دیّان (بسیار حساب کننده)، شکور، عظیم، طیف، شافی (شفادهنده)». ۳

اً آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، صص  $^1$ ۲۲-۲۲۷.

<sup>ً</sup> قال على ﴿ لِللِّهِ المُتَحَلِّي لِخَلقِهِ بِخَلقِهِ بِخَلقِهِ » (نهجالبلاغه، خطبه١٠ ) / «مُتَجَلٌّ لا بِاسْتِهْلَالِ رُؤْيَةٍ» (اصول كافي، ج١، ص٣٩٨)

<sup>َ</sup> قال الصادق ﴿ إِنَّ اللَّهِ تَبَارَكَ وَ تَعالَى حَلَقَ اسْماً بِالْحُرُوفِ غَيْرَمُتَصَوَّتٍ، وَ بِاللَّفْظِ غَيْرَ مُنْطَقِ، وَبِالشَّحْصِ غَيْرَ مُجَسَّدٍ، وَ بِالتَّشْبِيهِ غَيْرَ مَوْصُوفٍ، وَ بِاللَّوْنِ غَيْرَ مَصْبُوعٍ، مَنْهُ وَمِنُهُ عَيْرَ مَسُورٍ؛ فَجَعَلُهُ كَلِمَةً تَامَّةً عَلَى أَرْبَعَةٍ أَجْزاءٍ مَعَاً، لَيْسَ مِنْها واحدٌ قَبْلَ الآخر؛ فأطْهَرَ مِنْها ثَلاثَةً مَنْهُ وَمُشْتُورٍ غَيْرُ مَسْتُورٍ؛ فَجَعَلُهُ كَلِمَةً تَامَّةً عَلَى أَرْبَعَةٍ أَجْزاءٍ مَعاً، لَيْسَ مِنْها واحدٌ قَبْلَ الآخر؛ فأطْهَرَ مِنْها ثَلاثَةً

# ٣-٧-١- تقسيم اسماء و صفات الهي به ثبوتيه و سلبيه

خداوند از هر نقص و عیبی مبراست، ازاین رو صفاتی که به راستی موجود نیستند و جنبه ی عدمی دارند، از خدای پاک نفی می شوند، مانند جهل، عجز، فنا، فقر، اضطرار و معلولیت؛ و کمالات و صفاتی که به حسب حقیقت به وجود برمی گردند، یعنی به راستی وجود خارجی دارند، به صورت اطلاق برای خداوند ثابت هستند: ﴿تَبَارَكَ اسْمُ رَبِّكَ ذِي الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ \_ الرحمن، ۷۸﴾.

آنگاه که خدا را ثنا و ستایش میکنیم اسماء حسنی و صفات کمالیهی او را یاد میکنیم و آنگاه که او را تسبیح میکنیم او را از صفات نقص منزّه و مبرّا میدانیم. ۲

#### ٣-٧-١-١ برخى از صفات ثبوتيه

۳-۷-۱ -۱ -۱ - حق بودن خداوند

یکی از اسماء الهی «حق» است. کلمهی حق که اسم فاعل در صیغهی مصدر و بهمعنی دارای حقیقت است، چند معنا دارد که خدای متعال در تمام آن معانی مصداق اوّلی و اصلی «حق» میباشد: ﴿فَتَعَالَي اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ \_ طه،۱۱۴﴾.

- معناى اول حق، واقعيت داشتن و موجود بودن است؛ درمقابل معدوم، توهمى و اعتبارى بودن. خداى متعال به اين معنا «حق» است و منشأ همهى حقايق مى باشد ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَقُّ وَأَنَّهُ يُحْيِي الْمَوْتَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \_ حج، ٢٣﴾، ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِى الْكَبِيرُ \_ لقمان، ٣٠﴾.
- معنای دوم حق، خیر درمقابل شر است. خیر مساوق با وجود است و هر امر وجودی، از آنجهت که موجود است، خیر است. و شر امر عدمی است یا یک امر وجودی است که مانع افاضهی وجود می شود و از آنجهت که سبب شر می گردد، شر است. پس خداوند که عین وجود است و هیچ گونه عدم در ذات مقدس او راه ندارد و منشأ هیچ شری در جهان نمی شود، خیر محض می باشد. آیات فوق در بردارنده این معنای از حق نیز هست.
- معنای دیگر حق، حسن درمقابل قبیح و زیبا درمقابل زشت است. همانطور که در اخلاق گفته شده، ملکات فاضله ی اخلاقی مانند عدل، جود و شجاعت حسن هستند و ظلم و بخل و ترسویی قبیح میباشند. خداوند به این معنا نیز حق است و مستجمع جمیع صفات کمالیه میباشد و از هر صفت ناپسندی منزّه و مقدس است.

أسماءٍ، لِفاقَةِ الْخَلْقِ إِلَيْهَا، وَحَجَبَ مِنْهَا واحداً وَ هُوَ الاسْمُ الْمَكْنُونُ الْمَخْرُونُ؛ بِهِذِهِ الْأَسْماءِ الَّتِي ظَهَرَتْ؛ فَالظَّهِرُ هُوَ اللَّهُ وَ سُبْحانَ، وَ سَجْرَ سُبْحانَهُ لِكُلُ السَّمِ مِنْ هَذِهِ الْأَسْماءِ أَرْيَعَةِ أَرْكَانٍ، فَلْلَا مَنْسُوباً إِلَيْهَا؛ فَهُوَ الرَّحِمُ الْرَحِيمُ، الْمَعَلِيْ الْمُسَلِّيَ الْمُعَيْمُ، الْعَرِيْرُ، الْمَعَكِبُرُ، الْبَارِئُ، الْمُنشِئُ، الْبَديعُ، الْجَلِيمُ، الْجَيرُ، الْمُعَيْمُ، الْعَزِيرُ، الْمُعَكِبُرُ، الْبَارِئُ، الْمُنشِئُ، الْبَديعُ، الرَّفِعُ، الْجَلِيلُ، الْمُعَيْمُ، الْعَرِيشُ، اللَّعَيْمُ، الْعَرِيمُ، الْعَرِيمُ، الْعَرِيمُ، الْعَرِيمُ، الْعَرَبُ الْمُعَيِّمُ، الْعَرِيرُ، الْمُعَيِّمُ، الْمُعَيِّمُ، الْعَرِيرُ، الْمُعَيْمُ، الْعَرِيمُ، الْبَارِئُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَلِيلُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَلِيلُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَيرُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَيرُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَيرُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَيرُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَيرُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَيرُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَلِيمُ، الْجَلِيمُ، الْجَلِيلُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَلِيمُ، الْجَبِيرُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَلِيمُ، الْعَرَبُونُ الْمُعَلِيمُ، الْجَلِيلُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَلِيلُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَلِيلُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَعِيلُ، الْمُعَلِيمُ، الْجَلِيمُ اللَّهُ أَوْلِيلُ اللْمُعَلِيمُ اللَّهُ أَوْلِ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ أَوْلِيلُومُ اللَّهُ أَوْلِ الْحُمْانُ اللَّهُ أَوْلِ الْمُعَلِيلُ اللْمُعُ الْمُعُمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعُمُّ الْمُعَلِيمُ الْعُلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ الْمُعْلِيلُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعُلِيمُ الْمُعُلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعُلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعُلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعُلِيمُ الْمُعْلِ اللهُ اللْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِيمُ الْمُعْمِلُومُ اللَّهُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُؤلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُومُ اللْمُعْلِيمُ الْمُ

ا قال الصادق الليلي «وَ اللَّهُ نُورٌ لَا ظَلَامَ فِيهِ وَ حَيٌّ لَا مَوْتَ لَهُ وَ عَالِمٌ لَا جَهْلَ فِيهِ وَ صَمَدٌ لَا مَدْخَلَ فِيه» (توحيد صدوق، باب١١، ص١٤٠)

۵۱

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۵، مقالهی چهاردهم، صص۱۷۷-۱۷۹ / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۹۲ / علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، ص۴۵ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۲۵۳ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش عقاید، ص۸۶ ۸۶



- معنای دیگر حق، غایتمند بودن و عبث و بیهوده نبودن است. از اینحیث، فعل خداوند حق است و هیچ چیزی را به میخان السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا اِلاَّ بِالْحَقِّ \_ حجر،۸۵۰﴾. همچنین خودش غایت حقیقی والْگُوامام،اون خلقت می باشد.
  - معناى ديگر حق، قول مطابق با واقع يعنى قول صادق است. اين معناى حق نيز بر قول خداوند صدق مى كند و سخن و كلام خداوند عين صدق و حقيقت است: ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللّهِ قِيلًا \_ نساء،١٢٢﴾، ﴿وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ \_ السَّبِيلَ \_ الحزاب،٤﴾. \

#### ۳-۷-۱ -۱ -۲ - حکیم بودن خداوند

خدای متعال به حکم اینکه واجبالوجود علی الاطلاق است و فاقد هیچ کمال و فعلیتی نیست، هیچ کاری را برای رسیدن خودش به هدفی و کمالی و برای جبران کمبودی در خودش نمی کند: ﴿اللَّهُ الصَّمَدُ \_ توحید، ۲﴾، ﴿إِنَّ اللَّهُ لَغَنِي عَنِ الْعَالَمِینَ \_ عنکبوت، ۶﴾. کار او بهمعنی حرکت از نقص به کمال نیست؛ ازاین رو مفهوم حکمت دربارهی او این نیست که او در کارهای خود بهترین هدفها را برای خود و بهترین وسیلهها را برای رسیدن به هدفهای خود انتخاب می کند. حکمت الهی به معنی این است که با تدبیر و علم، موجودات را به کمالات و غایات وجودشان می رساند: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالْأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا لاعِینَ \_ انبیاء، ۱۶﴾، ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالْأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا لاعِینَ \_ انبیاء، ۱۶﴾، ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالْأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا لاعِینَ \_ انبیاء، ۱۶﴾، ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالْأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا باطِلًا فَلُونَ فَهَنَو الله علی این است که فعلش غایت دارد، نه خودش و خداوند او را به سوی غایت ذاتی اش می راند و به بهیش می برد: ﴿سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَی \* الَّذِی خَلَقَ فَسَوَی \* وَالَّذِی قَدَّرَ فَهَدَی \_ اعلی، ۱ – ۳﴾. به عبارت دیگر، حکیم بودن خدا به معنی ایجاد به ترین نظام با رسانیدن موجودات به غایات آنهاست. ۲

#### ۳-۷-۱ -۱ -۳- نور هستی بودن خداوند

خداوند، نور مخلوقات است. تنها اوست که حقیقت هستیاش «ظاهِر" لذاته و مُظهِر" لغیره» است: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ـ نور،۵۵﴾. اگر اثری از نور وجود و روشنایی هستی در آسمانها و زمین است، از خداوند است. هر مخلوقی پیش از آنکه نمایشدهنده خود باشد، نشان دهنده ی خالق خویش است. "

#### ۳-۱-۱-۲ غایت جهان بودن خداوند

خداوند، همان طور که مبدأ جهان است ، غایت جهان نیز هست ، البته نه یک غایت غرضی ، بلکه جهان در ذات خود ماهیت از اولی دارد و بهسوی او باز می گردد؛ «الا الی الله تصیر المور»، «انا لله و انا الیه راجعون» در این باره در بحث فرجام شناسی بیشتر بحث خواهد شد.



ا خواجه طوسی، نصیرالدین، شرح الاشارات و التنبیهات، نمط چهارم، فصل چهارم.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۱۴۴ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۳۹۰ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش عقاید، ص۱۱۴.

<sup>ً</sup> همجنان که امیرمؤمنان ﴿ لِکُلِی ﴿ فرموده: «مَا رَأَیْتُ شَیْنًا إِلَّا رَأَیْتُ اللّهَ قَبْلُهُ وَ مَعَهُ وَ بَعْدَهُ» (فیض کاشانی، ملا محسن، علم الیقین، ج۱، ص۴۹) و نیز فرموده است: «اَلحَملُنلُهِ المُتِجَلّى لِخَلقِهِ بِحَلقِهِ بِحَلقِهِ» (نهج البلاغه، خطبه ۱۰۸)

### ٣-٧-١-٢ برخي از صفات سلبيه

۳-۷-۱ -۲-۱ منزّه بودن خداوند از رؤیت حسی

ازآنجاکه خداوند از محدودیت جسم و جسمانیت منزّه و مبرّاست، رؤیت خداوند با چشم، غیرممکن است. چشم فقط میتواند از اشياي مادي عكسبرداري كند، ازاينرو قرآن كريم ميفرمايد: ﴿لاَّ تُدْرُكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ \_ انعام،١٠٣﴾. البته مرتبهای از دیدن وجود دارد که از سنخ حضور است و هدف خلقت محسوب میشود. این رؤیت که گاهی از آن به لقاءالله نیز تعبیر مي شود، آرزوي اولياي الهي بوده است: به همين جهت خداوند راه رسيدن به ديدار پروردگار را نشان مي دهد و مي فرمايد:ي ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا \_ كهف،١١٠﴾؛ امام موسىبنجعفراليليا فرمودهاند: «بين خدا و مخلوقات او حجابي جز خود پدیدههاي خلقي نيست. او در حجاب است بدون حجاب و در پوشش است بدون پوشش. نيست خدايي جز همان خداي بزرگ و والا»<sup>۲</sup>.

۳-۷-۱-۲-۲ بے مثل و مانند و بی شریک بودن خداوند

خداوند، مثل و مانند و شریک ندارد: ﴿لَيْسَ كَمِفْلِهِ شَيْءٌ \_ شوری، ١١﴾، ﴿وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدٌ \_ توحيد، ٢﴾. چون او وجود نامحدود و مطلق است و چنین وجودی تعدد و کثرت نمیپذیرد: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ \_ انبياء،٢٢﴾. ``

#### ۳-۷-۳ تقسیم اسماء و صفات به ذاتی و فعلی

ازآنجاکه خداوند دربردارندهی حقیقت همهی کمالات وجودی است، متصف به همهی آنها میباشد؛ درنتیجه به همهی آنها نامیده میشود و آنها نامهای او هستند. امام صادق﴿لِللِّ فرمود: «با نامهایش نامیده میشود، پس او، غیر از نامهایش است، و نامها، غیر اویند، و موصوف، مغایر با وصف میباشد.» ٔ

اسم همان ذات است که همراه با پارهای از اوصافش درنظر گرفته شده است. بنابراین، حق تعالی با توجه به ذاتش و بدون توجه به هر چیز دیگری، به آن کمالات متصف شده و به آنها نامیده میشود و مفاهیم آنها از ذات او بدون لحاظ هر چیز دیگری انتزاع میگردند. این دسته از اسماء و صفات را، اسماء و صفات ذاتی مینامند. امام صادق الملي میفرمايند: «خدا از ازل پروردگار ما بود و از آن هنگام که هيچ معلوم و مسموع و مبصر و مقدوري نبود، دانايي و شنوايي و ديدن و توانايي ذاتي او بود.»<sup>۵</sup> و آنگاه كه مخلوقات با ذات اقدس او ملاحظه شوند بین آن وجودها و اسماء ذاتی او نسبتهایی هویدا می گردد که آن وجودها را با آن اسماء مرتبط می کنند. در این نسبت اسماء و صفات دیگری ظاهر میشود که اسماء و صفات فعلی نامیده میشوند که رتبهی آنها پس از ذات و اسماء ذاتی میباشد و از مقام فعل گرفته

این اسماء گرچه از مقام فعل انتزاع میشوند، اما انتزاعشان بهلحاظ نسبت و رابطهای است که میان فعل و ذات وجود دارد و اگر چنین نباشد، این اسماء بر ذات صادق نخواهند بود. بهعبارت دیگر، ذات اقدس حق تعالی به گونهای است که اگر آفریدهای مثلاً فرض شود، آفرینندهاش اوست و اگر مرزوقی درنظر گرفته شود، رزقدهندهاش اوست. لذا اسماء فعلی از اینجهت که همهی آنها واقعاً برای ذات تحقق

۱ آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۲۵۶.

<sup>َ</sup> قال موسى بن جعفر (ﷺ «... لَيْسَ بَيْنَهُ وَ بَيْنَ خَلْقِهِ حِجَابٌ غَيْرُ خَلْقِهِ احْتَجَبَ بِغَيْرِ حِجَابٍ مَحْجُوبٍ وَ اسْتَتَرَ بِغَيْرِ سِتْرِ مَسْتُورٍ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ» (توحيد

آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۲۸۲.

<sup>ً</sup> قال الصادق لِللِّي: «يُسَمِّي بأَسْمائِهِ، فَهُوَ غَيْرُ أَسْمائِهِ، وَالأَسْماءُ غَيْرُهُ وَالْمُوصُوفُ غَيْرُ الْوَصْف» (توحيد صدوق، باب ١١، ص١٤٣)

<sup>^</sup> قال الصادق المليخ: «لَمْ يَزَلِ اللّهُ عَزّوَجَلَ رَبّنَا وَ الْعِلْمُ ذَاتُهُ وَ لَا مَعْلُومَ وَ السّمْعُ ذَاتُهُ وَ لَا مَسْمُوعَ وَ الْبَصَرُ ذَاتُهُ وَ لَا مُبْصَرَ وَ الْقُدْرَةُ ذَاتُهُ وَ لَا مَقْدُورَ...» (توحيد صدوق. باب۱۱، ص۱۳۹)

<sup>ً</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن، ص۲۹۱ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش عقاید، ص۹۵.

دارند، همچون اسماء ذاتی است، با این تفاوت که در انتزاع اسماء ذاتی نیاز به ملاحظهی چیزی جز ذات حقتعالی نیست، برخلاف اسما؛ فعلی که در مرحلهی انتزاع نیاز به تحقق خارجی فعل دارد. <sup>۱</sup>

#### ۳-۷-۳ تقسیم اسماء و صفات به ظاهر و باطن

خداوند هم ظاهر است و هم باطن: ﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ \_ حديد،٣﴾ و درعين ظهور، در بطون است. از امام رضال ﴿ يُنقل اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل شده است که در خطبهی خود فرمود: «[او] یگانه است اما نه آنگونه که به عدد بازگردد، آشکار است اما نه بهصورت مباشرت [که مدرك حواس باشد]، جلوهگر است اما نه آنگونه که دیده شود، پنهان است اما نه چنانکه جدا باشد» ٔ جهت ظهور و جهت بطون در ذات حق عین یکدیگر است. او دارای دو حیثیت و دو جهت نیست که یکی از آنها ظاهر و دیگری باطن باشد؛ حیثیت واحد است که هم منشأ ظهور و هم منشأ بطون است و آن حیثیت واحد عبارت است از کمال فعلیت و لانهایت شدت وجود.<sup>۳ و۴</sup>

#### ۳-۷-۳ تقسیم اسماء و صفات به جمالی و جلالی

در تقسیم اسماء و صفات به ثبوتی و سلبی بیان شده که خداوند واجد اسماء کمالی است (و لله السماء الحسنی) و نیز از اسماء عدمی و نقص است. در حقیقت، جهان بر اسماء کمالی و جمالی و حسنای خداوند استوار است و رحمتی وسعت کل شیء) همین اسماء جمالی و رحمانی وقتی برای مخلوقاتی که قابلیت دریافت ندارند، ظهور میکنند، وجهه جلالی مییابند. بهطور مثال رحمت خداوند برای انسانی که به دیگران ستم کرده است، در قالب اسم «منتلتم ظهور میکند و انتقام مظلوم از وی گرفته میشود؛ «تبارک اسم ربک ذی الجلال و الاكرام - الرحمن ٧٨».

#### ۳-۸- کلمهی توحید

کلمهی «لَا إِلَهَ إِلَّا الله» مهم ترین شعار اسلام و جامع همهی ابعاد توحید است. ازاینرو پیشوایان ما توصیه کردهاند که این کلمه را در شبانهروز تکرار کنیم تا حقیقت آن در وجود ما نفوذ یابد و با جان عجین شود، و برای آن پاداشهای بزرگ ذکر کردهاند. پیامبر اکرم ﷺ فرمود: «بهاي بهشت "لا اله الا الله" است.»<sup>۵</sup> همچنين فرمود: «نه من و نه گويندگان قبل از من كلمهاى پر محتوا همانند "لا اله الا الله"

امام رضاطیلی به نقل از آباء طاهرین خود از پیامبر اکرم ﷺ نقل فرموده که خداوند فرموده است: «کلمهی «لا اله الا الله» حصار محکم من است، هر کس آن را بگوید، داخل حصار من شده و هر کس داخل شود، از عذاب من در امان است.» <sup>۷</sup> گرچه این کلمه جامع همهی اقسام و ابعاد توحید است، اما از آنجاکه انسانها بیشتر گرفتار شرک در عبادت میشوند و معبودهای درونی و بیرونی دیگری جز خدا را میپرستند، این عبارت، بیش از هر چیزی ناظر به توحید عملی است.^

علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، ص۴۱.

T قال الرضاطلي ﴿ «أَحَدٌ لا بِتَأْوِيل عَدَدٍ، ظاهِرٌ لا بِتَأْوِيل الْمُباشَرَةِ مُتَجَلٌّ لا بِاسْتِهْلالِ رُؤْيَةٍ، باطِن لا بِمُزايَلَة» (توحيدصدوق، باب ٢، ص٣٧)

<sup>&</sup>quot;قال أميرالمؤمنين على بن ابي طالب (يلِيرُخ «وَ كُلُّ ظَاهِرِ غَيْرَهُ غَيْرُ بَاطِنِ وَ كُلُّ بَاطِنِ غَيْرَهُ غَيْرُ اطِفٍ يَ الظَّهُورِ، وَلاَ يَقْطَعُهُ الظُّهُورُ عَنِ الْبُطُونِ. قَرُبَ فَنَاًى، وَعَلاَ فَدَنَا، وَظَهَرَ فَبَطَنَ، وَبَطَنَ فَعَلَنَ، وَدَانَ وَلَمْ يُدَنْ» (نهجالبلاغه، خطبه١٩٥)

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۵ مقالهی چهاردهم، ص۱۱۷.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> شیخ صدوق، ثواب الأعمال، ص۹. متن عربی حدیث را بیابید.

مهان، ص۱۱. متن عربی حدیث را بیابید.

<sup>﴿</sup> كَلِمَةُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ حِصْنِي فَمَنْ دَخَلَ حِصْنِي أَمِنَ مِنْ عَذَابِي » (توحيد صدوق، ص٢٥)

 $<sup>^{\</sup>Lambda}$  شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص $^{\Lambda}$ ۰۱.



## مانی نظام تریتی ۳-۹- چالشها

| 15 | چالش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تيتر بحث                               | کد |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|----|
|    | عقل نظری انسان قادر به اثبات وجود خدا، صفات و ویژگیهای او نیست. استدلالهایی که برای وجود خدا و واحد بودن او ارائه شده، پارادوکیسکال (جدلیالطرفین) هستند و منجر به نتیجه نمیشوند. (کانت)                                                                                                                                                                                                                         | ۲-4- مراتب<br>توحید نظری               | ١  |
|    | از مشهورترین برهانهایی که در شرایع آسمانی آمده، برهان نظم است. در مقدمات این برهان، حوادث جهان مشابه به افعال انسان تلقی شده و از خدا نیز تصویری انسانی ارائه گردیده است. (هیوم)                                                                                                                                                                                                                                | توحید تقری                             | ۲  |
|    | با اینکه اغلب مردم دنیا خدا را بهعنوان خالق یگانهی جهان قبول دارند، اما زندگی خود در عصر جدید را به گونهای تنظیم کردهاند و بهنحوی زندگی میکنند که یا خداوند در آن حضور ندارد یا بسیار کمرنگ است.                                                                                                                                                                                                                |                                        | ٣  |
|    | دل مشغولیهای فراوان عصر حاضر کمتر به انسانها فرصت میدهد که در جهان خلقت، آسمان پرستارهی شب و مهتاب زیبای آن، دشتهای سرسبز و جنگلهای انبوه، کوههای با عظمت، رودهای جاری و سایر پدیدههای خلقت، به عنوان آیات و نشانههای خداوند نظر کنند. بلکه برعکس، بسیاری از مردم، این محیط الهی را ظرف سرگرمیها و هیجانهای کاذب و میان تهی نمودهاند.                                                                           |                                        | ۴  |
|    | با اینکه نمونههایی از بت پرستی هم اکنون نیز در گوشه و کنار جهان دیده می شود، اما امروزه پرستش بتها در میان ملتهای متمدن جایگاهی ندارد. با وجود این، شرکورزی به اشکالی بسیار پیچیده تر و خطرناک تر، بیشتر جوامع را گرفتار خود کرده است. شناخت بتهای جدید در شرایط سخت سیاسی، فرهنگی و اقتصادی امروز نیازمند تحلیل دقیق و عاقلانهی مدرنیسم است که به مثابه ی یک مکتب نظری و عملی به روح حاکم بر جهان بدل شده است. | ۲–۵– توحید در<br>عبادت (توحید<br>عملی) | ۵  |
|    | ریشهی شرک و بتپرستی در دنیای امروز آن است که بسیاری از جوامع، درعین پذیرش خداوند به                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                        | ۶  |
|    | شرک و بت پرستی جدید، شکل و محتوای زندگی انسان امروز را احاطه کرده است. نوع پوشش، تفریح، غذا، فیلم، کتاب، رسانهها، سایتها، الگوها و اسوهها و قهرمانان، نوع روابط اجتماعی، اقتصادی، قضایی و روابط سیاسی و شکل حکومتها، همه نمودهای شرک و بت پرستی جدید است.                                                                                                                                                       |                                        | ٧  |





## ۳-۱۰- نشانگرها (دلالتها)

| دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تيتر بحث                 | کد |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|----|
| اثبات مصداق کمال انسان بهعنوان هدف نهایی انسان و هدف نهایی تعلیم و تربیت و قرب خدا.۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                          | 1  |
| هدف حرکت استکمالی انسان هدفی یگانه است و ترسیم اهداف نهایی همعرض برای انسان و نیز<br>برای تعلیم و تربیت، نادرست است. <sup>۲</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲-۱- حقیقت توحید         | ۲  |
| گرچه توجه به اهداف میانی همعرض در تعلیم و تربیت اجتنابناپذیر است، براساس این مبنا همهی اهداف میانی، اصول، روشها و همهی برنامههای تعلیم و تربیت باید بهصورت همگرا و هرمی، نهایتاً انسان را بهسوی هدف واحد سوق دهند."                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                          | ٣  |
| با توجه به محال بودن معرفت به ذات خداوند، باید تربیت در این بخش بهگونهای صورت گیرد که متربّی متوجه نسبت خود با خداوند شود و بهطور طبیعی دریابد که طلب امر محال نکند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۲-۴-۲ توحید ذاتی         | ۴  |
| امکان درک فطری توحید ذاتی برای انسان و لزوم شکوفایی فطرت از این بُعد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                          | ۵  |
| بهرغم تأثیر عوامل انسانی و مقدمات دیگر در فرایند تعلیم و تربیت، مؤثر نهایی در تعلیم و تربیت خداوند است. ٔ ٔ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                          | ۶  |
| از اهداف تعلیم و تربیت، تقویت اعتقاد به توحید افعالی است؛ به این معنا که مخاطبان در عین پذیرش نقش عوامل مشهود و نزدیک، تأثیر خداوند را بهعنوان مؤثر نهایی نیز درک کنند $^{0}$ و بدان ایمان آورند و رفتاری متناسب با آن داشته باشند.                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                          | ٧  |
| پرورش خوف از خدا و امید به او، روحیهی ذکر، دعا و توسل، محبت خدا و عدم دل بستگی به غیر او، روحیهی تواضع، پرهیز از تکبر و نیز روحیهی استکبارستیزی از اهداف تعلیم و تربیت اسلامی است. ۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۲-۴-۳ توحید افعالی       | ٨  |
| دلالت اخلاقی: توجه دقیق به توحید افعالی و درک صحیح از آن، سبب دلکندن از سایر اسباب و دل ستن به علت و سبب حقیقی، یعنی خدای یگانه میشود. و این دل ستن مبدأ پیدایش یک دسته اخلاقیات و ملکات فاضله و شریفه ی انسانی است که براساس همین بینش استوارند، مانند: خوش بینی، بردباری، قوت قلب، شهامت نفس و بالأخره اتصال به یک نیروی شکستناپذیر نامتناهی. همچنین، این بینش سبب دور شدن تعداد قابل توجهی از اخلاق رذیله و صفات ناشایست جهالت آمیز می گردد، مانند: تکبر، نخوت، خود پرستی، خودستایی، جزع و بی تابی، سستهمتی، ناامیدی. |                          | ٩  |
| تعلیم و تربیت در همهی ساحتها و مراحل خود و نیز به کار گیری عوامل و روشهای گوناگون<br>برای رسیدن به اهداف تعلیم و تربیت، درواقع نوعی تصرّف در ملک خداوند است که باید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۲-۴-۳ توحید در<br>مالکیت | 1. |



<sup>ٔ</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۳۶.

۲ همان، ص۱۳۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> همان.

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> همان، ص۱۴۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> همان.

² همان.

 $<sup>^{</sup>m V}$  علامه طباطبایی، محمدحسین، بررسیهای اسلامی، ج ۱، ص ۲۴۶.

|     |                                     | براساس رضایت الهی و درجهت آن باشد. به اینترتیب مشروعیت تعلیم و تربیت وابسته به اذن الهی است. ۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
|-----|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 11  | ۳-۳-۲ توحید در<br>ولایت             | با توجه به معنای حقیقی ولایت الهی، اگر خداوند پیامبر اکرم و ائمه ی اطهار المه از اولی انسانها معرفی می کند، به این معنا نیست که ولایتش را به آن بزرگواران واگذار کرده است، بلکه بدین معناست که آنان فقط واسطه ی تجلی و مظهر ولایت الهی هستند. به همین جهت قرآن کریم می فرماید: ﴿مَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِي وَلاَ يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا _ کهف، ۲۶﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| ۱۲  |                                     | هر برنامهی تربیتی باید منشأ الهی داشته باشد، زیرا ربّ حقیقی موجودات، خداوند تبارک و تعالی است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| ۱۳  |                                     | با توجه به ربوبیت الهی، انسان احساس خوشبینی و امیدواری به نظام خلقت دارد و میداند که هیچ واقعهای در عالم بدون حکمت نیست و تحت تدبیر و هدایت الهی صورت می گیرد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| 14  | ۴-۳-۴-۳ توحید در<br>ربوبیت          | وضع تکالیف از سوی مربیان و معلمان تربیتی به صورتهای مختلف (انجام دادن یا ترک کردن کاری و الزام به اطاعت از دستورات خود) باید اذن یا رضایت خداوند متعال را داشته باشد، زیرا این حق اصالتاً ازآن خداست و تنها با اذن او برای دیگران ثابت می شود. $^7$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| ۱۵  |                                     | برای تعیین محدوده ی حق هریک از عوامل انسانی گوناگون و نهادها و سازمانهای دخیل در امر تعلیم و تربیت، باید اذن یا رضایت خداوند و حدود آنرا با دلایل عقلی و نقلی کشف نمود. ۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| 18  |                                     | شیوهی استفاده از عوامل و رفع موانع و نیز وضع اصول، روشها و احکام تعلیم و تربیت یا باید از<br>قوانین الهی اخذ شوند یا به اذن الهی باشند و مغایر با قوانین الهی نباشند. ٔ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| ۱۷  |                                     | توحید در عبودیت، از اهداف تعلیم و تربیت اسلامی است. به عبارت دیگر، نظام تعلیم و تربیت اسلامی باید انسان را به بندگی خداوند سوق دهد و از بندگی هر موجود دیگر رها کند. $^{0}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 1.4 | ۲–۵– توحید در عبادت<br>(توحید عملی) | اعتقاد به توحید بر برنامههای تربیتی تأثیر بنیادی دارد. ازجمله اینکه:  أ. غایت تربیت که رسیدن انسان به مقام عبودیت است، باید از این اعتقاد گرفته شود.  ب. کلیهی برنامهها باید براساس این اعتقاد جهتدهی شوند.  ج. همهی برنامههای تربیتی باید در خدمت دو بُعد توحید (توحید فردی و توحید اجتماعی)  ساماندهی شوند.  د. تربیت اخلاقی باید در متن تربیت عبادی دیده شود؛ و تربیت اخلاقی منفک از توحید که همان اخلاق سکولار است، ممنوع میباشد.  ه. تربیت هنری و زیبایی گرایی باید در متن تربیت عبادی و برای رسیدن به توحید عبادی تبیین و تعریف شود.  و. راهکارهای عملی برای تحقق توحید عبادی در فرد، باید مشخص گردد.  ز. راهکارهای عملی برای تحقق توحید عبادی در جامعه، باید مشخص گردد. |  |
| 19  | ۲-۵-۲- توحید در<br>بُعد اجتماعی     | نظام تعلیم و تربیت اسلامی باید هماهنگ با عدالت حاکم بر نظام خلقت، اصل تناسب و اعتدال را رعایت کند. یعنی در همه ی مراحل برنامهها را مطابق با قابلیت و توان انواع مخاطبان در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |

<sup>ٔ</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۴۰.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> همان، ص۱۴۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> همان.

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> همان.

<sup>،</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص $^{
m a}$ 

| یادگیری و تربیتپذیری تنظیم کند و تکالیف، انتظارات و ارزیابی از آنها را برهمین اساس انجام دهد. ۱<br>دهد. ۱                                                      |                               |    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|----|
| راههای دوری از شرک جلی و خفی، از بین بردن عوامل پیدایش شرک است: از بین بردن جهل، هواپرستی، حسگرایی، تقلید کورکورانه، شخصیتپرستی، منافع پنداری و تعصب و جاهلیت. | ۲-۶- نفی شرک                  | ۲٠ |
| غایت تعلیم و تربیت، تجلّی اسماء و صفات الهی در انسان است.                                                                                                      | ۷-۲-اسماء و صفات<br>الهی      | 71 |
| ظرفیتها و قابلیتهای وجودی مختلف انسان، لغو و بیهوده نیستند و برای وصول انسان به هدفی حکیمانه در او به ودیعت نهاد شدهاند. ۲                                     | ۲-۷-۱-۱-۲ حکیم<br>بودن خداوند | 77 |



۱ همان، ص۱۵۳.

۲ همان، ص۱۳۴.





#### ۱-۴- مخلوق بودن جهان

خداوند متعال همانطور كه واجبالوجود بالذات است واجبالوجود مِن جميعالجهات والحيثيات است. ازاينرو محال است كه موجوى قابليت وجود پيدا كند و از ناحيهى او افاضهى وجود نشود و امساك گردد. لذا مى گوييم: جهان آفريدهى خداوند حكيم و قادرى است كه مستجمع جميع كمالات است: ﴿اللّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ و رعد، ١٤﴾، ﴿خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا \_ فرقان، ٢﴾، ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الأَمْرَ مَا مِن شَفِيعٍ إِلاَّ مِن بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ \_ يونس، ٣﴾.

این جهان ناشی از حکمت بالغه و نظام علمی نزد خداست و از آنجاکه در حکمت و علم الهی نقصی نیست، نظام مخلوق و معلول آن نیز نظام احسن است: ﴿حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ \_ نحل، ٣﴾ و همهی اجزای آن در جای نیکوی خود قرار گرفته است: ﴿مَنْعُ اللَّهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلُّ شَيْءٍ حَلَقَهُ \_ سجده، ٧﴾. ٢ و فرض جهانی برتر از آن محال است: ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ \_ سجده، ٧﴾. ٢

#### ۲-۴ حقیقت «از اویی» و «بهسوی اویی» جهان

وقتی به معنای دقیق مخلوق بودن توجه کنیم در می یابیم که جهان، حقیقتی «از اویی» دارد، یعنی واقعیت جهان، واقعیت «از اویی» است. فرق میان آنکه چیزی از چیزی باشد بدون اینکه تمام واقعیتش واقعیت «از اویی» باشد، مانند فرزند نسبتبه پدر و مادر که از آنهاست ولی واقعیت وجودیش غیر از واقعیت اضافه و نسبتش به پدر و مادر است. اما جهان ماهیت «از اویی» دارد، یعنی به تمام واقعیتش انتساب به حق است؛ واقعیتش و اضافه و نسبتش به حق یکی است. معنی مخلوق بودن همین است. اگر غیر این بود، تولید بود، نه خلقت به همچنین جهان، حقیقتی «بهسوی اویی» (انا الیه راجعون) دارد. یعنی موجودات جهان با نظامی هماهنگ به یک سو و به طرف یک مقصد تکامل می یابند. آفرینش هیچ موجودی عبث و بدون هدف نیست.

جهان با یک سلسله سنن قطعی که «سنت الهی» نامیده میشوند، به سوی مقصد نهایی خود هدایت می گردد؛ یعنی جهان به سوی این خدا روان و در تکاپوست. اگر انسان به این حقیقت برسد و خود را هماهنگ با جهان کند و خدا را مقصد خود بر گزیند و راه به سوی این مقصد (صراط مستقیم) را انتخاب کند، در مسیر تکامل و رسیدن به خدا حرکت خواهد کرد، همچنین ابراهیم خلیل که فرمود «انی وجهت وجهی للذی فطر السماوات و الارض حنیفا و ما انا من المشرکین — انعام ۲۹»؛ پس اصل توحید همان طور که در مبدأ جهان حاکم است، در مقصد و نهایت جهان نیز حکومت دارد.

#### ۲-۲-۴ آیه و جلوه بودن مخلوقات برای حق

وجود موجودات و مخلوقات در نسبت با خداوند، از قبيل «ظهور»، «آيه» و «جلوه» است كه پيش از آنكه خود را نشان دهند، خداوند را نشان مىدهند: ﴿فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللّهِ \_ بقره،١١٥﴾، ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّي يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ \_ فصلت،٥٣﴾. اميرالمؤمنين على ﴿ لِيُرِ مَى فرمايد: «چيزي را نديدم مگر اينكه خدا را قبل از آن و بعد از آن و با آن و در آن ديدم» ". أ

#### ۲-۲-۴ نیازمندی خلقت در بقاء به خداوند

نیازمندی مخلوقات به خداوند، منحصر به مرحلهی بهوجود آمدن نیست، بلکه در تمام مدت هستی و بقا نیز این نیازمندی برقرار است. رابطهی مخلوقات با خداوند، مانند رابطهی پرتوهای نور با منبع آن است که با قطع رابطه، پرتوهای نور نیز از بین میرود. ازاینرو در

<sup>ٔ</sup> ازآنجاکه در فرهنگ اسلامی، جهان چیزی جز فعل حقتعالی نیست، این مبحث نیز با توحید آغاز میشود و توحید افعالی در تمام اجزای این بخش حضور

دارد. <sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۵ مقالهی چهاردهم، ص۱۹۷ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، اسلام و محیط زیست، صص۱۷–

<sup>&</sup>quot; قال على ﴿ لِلِكِنِّ: «مَا رَأَيْتُ شَيْنًا إِلَّا رَأَيْتُ اللَّهَ قَبْلَهُ وَ مَعَهُ وَ بَعْدَهُ» (فيض كاشاني، ملا محسن، علم اليقين، ج١، ص٢٩)

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، سرچشمهی اندیشه، ج۳، ص۶۴۱.

قرآن كريم، خداوند «غنى» خوانده شده است و مخلوقات «فقير»: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاء إِلَي اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِي الْحَمِيدُ \_ فاطر،١٥٨﴾. نيازمندى و فقر در هستى، در ذات مخلوقات نهفته است و هرقدر كه مخلوقى كامل تر باشد، اين نياز بيشتر است، زيرا آن مخلوق و كمالاتش همه از خدا سرچشمه مى گيرد: ﴿وَرَبُّكَ الْغَنِي ذُو الرَّحْمَةِ إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَسْتَحْلِفْ مِن بَعْدِكُم مَّا يَشَاء كَمَآ أَنشَأَكُم مِّن ذُرَيَّةٍ قَوْمٍ آخرِينَ \_ انعام،١٣٣﴾. \

#### ۴-۳- واحد حقیقی بودن جهان

جهان خلقت یک واحد حقیقی و یک کل تجزیهناپذیر است و نبودن یک جزء از خلقت مساوی با نبودن کل است. اجزای جهان اعضای یک اندام زنده است که مانند یک ارگانیسم عمل می کنند و هر جزء با سایر اجزاء ارتباط حقیقی دارد. ۲

#### ۴-۴- تحت ربوبیت الهی بودن جهان

جهان هم مخلوق خداوند حکیم است: ﴿إِنَّهُ هُوَ الْحَکِیمُ الْعَلِیمُ \_ ذاریات، ۳۰﴾ و هم تحت ربوبیت او قرار دارد و اداره می شود: ﴿قُلْ مَن رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللّهُ \_ رعد، ۱۶﴾ ، ﴿الْحَمْدُ للّهِ رَبِّ الْعَالَمِینَ \_ فاتحه، ۲﴾ . به عبارت دیگر، جهان، یک مخلوق به خود وانهاده و مستقل از خداوند نیست، بلکه توسط پروردگار اداره می شود و تکامل می یابد. نظام ربوبی جهان، با قوانین و سنتهای الهی به گونه ای سامان یافته که مخلوقات را به سمت غایات وجودی شان هدایت می کند و به پیش می برد: ﴿رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى \_ طه، ۵۰﴾ . بعد از اسم «رب» در میان اسماء الهی بیشترین کاربرد را در قرآن کریم دارد و این امر نشان دهنده ی جایگاه ربوبیت در نظام خلقت است ﴿قُلْ أَغَیْرَ اللّهِ أَبْغِی رَبًا وَهُوَ رَبُ کُلِّ شَیْءٍ وَلاَ تَکْسِبُ کُلُّ نَفْسٍ إِلاَّ عَلَیْهَا وَلاَ تَرِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَی ثُمَّ إِلَی رَبَّکُم مَّرْجِعُکُمْ فَیُنَبِّنُکُم بِمَا کُشُمْ فِیهِ تَخْتَلِفُونَ \_ انعام، ۱۶۴﴾.

#### -4-4 ذاتی بودن ویژگی هر دسته از مخلوقات

با پذیرش نظام تکوینی برای خلقت همانطور که مقام و جایگاه هر موجود با وجود او دو امر جداگانه و قراردادی نیست، بلکه تکویناً یکی است،هر مخلوقی، از آنجهت که مخلوقی خاص است و از سایر مخلوقات متمایز است، دارای اوصاف و ویژگی ذاتی میباشد که عین خلقت او و وجود او است؛ معنی اینگونه نیست که خداوند مخلوقی را میآفریند و سپس او را با اوصافی از سایر موجودات متمایز میکند. خداوند، انسان، درخت و فرشتگان را انسان و درخت و فرشته میآفریند، نه اینکه چیزهای را میآفریند که همهی میتوانند انسان یا درخت یا فرشته شوند و خداوند به یکی انسانیت میدهد، به دیگری درخت بودن و به دیگری فرشته بودن.

پس هر دسته از مخلوقات در متن خلقت خودشان ذاتیاتی دارند که آنها را از سایر مخلوقات جهت متمایز میکند. <sup>۴</sup> عوارض و آثار هر دسته از مخلوقات از آنجهت با دسته مخلوقات دیگر متفاوت است که ساختمان وجودی متفاوت دارند؛ یعنی ذاتیات متفاوت دارند. و چون بنابر قاعده می سنخیت، انتظار نمی رود که از هر چیزی، هر چیزی صادر شود، وجود ذوات متفاوت در عالم سبب بروز آثار و حوادث متفاوت در عالم می شود.

۱ آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۲، ص۵۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۱۳۵ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، سرچشمهی اندیشه، ج۳، صص۶۰–۶۵۲

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱، صص۱۲۲–۱۲۳.

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> قبول ذاتیات برای اشیاء مستلزم معرفت انسان به آن ذاتیات نیست، بلکه قبول ذاتیات لازمهی قبول تفاوتهاست، اعم از اینکه انسان آن ذاتیات را درک نند با نه.



#### ۴-۶- غایات ذاتی و کلی داشتن مخلوقات(نه غایات جزئی)

ازآنجاکه افعال الهی، یعنی مخلوقات، متناسببا خلقت ویژه ی خود، غایات بالذات دارند، نه غایات بالعرض، این غایات، بهنحو کلیّهاند، نه جزئیه. مثلاً غایت خلق آتش احتراق است به طور کلی، نه فلان احتراق جزئی که احیاناً به حال یک فرد مفید است یا احتراق جزئی دیگر که احیاناً به حال فرد دیگر زیانبار است. به عبارت دیگر، خداوند خالق هر موجودی است با همه ی خاصیتهای آن، نه اینکه موجودی را بیافریند و گاهی این خاصیت را بدهد و گاهی آن خاصیت را. پس هر موجودی با کلیتش و با خصوصیت ذاتی تخلف ناپذیرش لازم و مفید و موافق است، نه در جزئیتش که در فلان مورد جزئی برای فلان غرض فردی و شخصی آیا مفید و خیر است یا نه. غایت جزئی و بالعرض مربوط به استفاده ی انسان از آتش موجود و برق موجود و سایر اشیای موجود است و ترتیب این کار جزئی خود را طوری می دهد که در یک لحظه و یک مورد که برایش مفید است، از یک شیء خاص استفاده کند و در لحظه ی دیگر شرایط دیگر که برایش مضر است، اثر آن موجود ظاهر نشود. ا

### ۴-۶-۱ تناسب غایت هر موجود با خلقت ویژهی آن

غایت ذاتی هر موجود متناسببا ساختار خلقت آن موجود و ویژگی ذاتی آن موجود است. به عبارت دیگر، غایت هر موجود، یک غایت قراردادی و عارضی نیست که بتوان با حفظ ساختار، آن را عوض کرد: ﴿سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَي \* الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّي \* وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَي \_ الله عَلَى الله عَلَ

فطرت که بهمعنای «خلقت ویژه و خاص» است، همان تقدیر خاص هر مخلوق و ویژگیهای ذاتی آن مخلوق میباشد. بنابراین هر مخلوقی فطرتی دارد که غایتی متناسببا آن فطرت، در ذاتش نهفته است و فعالیتهایش در مسیر رسیدن به آن غایت است: ﴿رَبُّکُمْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الَّذِي فَطَرَهُنَّ \_ انبیاء، ۵۶﴾. بهتعبیر فلسفی، مخلوقات دارای ویژگیهای نوعی هستند که از آنها به «صورت نوعیه» یاد میشود. هر صورت نوعیه، غایت نوعی خود را دارد و آن غایت نوعی را طلب میکند. فعالیتهایی که مثلاً در یک دانه گندم صورت میگیرد، درراستای غایت نوعی آن، یعنی تبدیل شدن به یک خوشه گندم است. این است که گفته میشود طبیعت هر مخلوقی غایت نوعی خود را طلب میکند. آقبول غایت نوعی، به معنی نفی غایت شخصی نیست؛ بلکه مراد این است که اشخاص یک نوع، دارای غایت و هدف مشترک هستند، همان غایتی که در ذات آنها قرار داده شده و تناسب با ساختار وجودی آنهاست. آری، افراد هر نوع، استعداد یکسانی و تناسب با استعداد خود به غایت نوع خود نائل میشوند.

#### ۴-۶-۲ تحت هدایت و تدبیر الهی بودن نظام خلقت (حکیمانه بودن نظام خلقت)

نظام خلقت، تحت هدایت و تدبیر الهی است و حکمت بالغهی خداوند بر آن حاکم است. ازاینرو، نظام خلقت دارای بهترین هدفها و غایات است و با تدبیر و تکمیل و سوق دادن الهی، همهی اشیاء بهسوی کمالات و خیرات لایق خود در حرکت میباشند: ﴿إِنَّهُ هُوَ الْحَکِیمُ الْحَبِیمُ اللّٰحَبِیمُ اللّٰحَبِیمُ اللّٰحَبِیمُ اللّحَبِیمُ اللّٰحَبِیمُ اللّٰحَبِیمُ اللّٰحَبِیمُ اللّٰحَبِیمُ اللّحَبِیمُ اللّٰحَبِیمُ اللّٰمَامِیمُ اللّٰمَامِ اللّٰمِیمِ اللّٰحَبِیمُ اللّٰمَامِیمِ اللّٰمَامِیمِ اللّٰمِیمُ اللّٰمَامِیمِ اللّٰمِیمُ اللّٰمَامِیمِ اللّٰمَامِیمِ اللّٰمِیمِ اللّٰمَامِیمِ اللّٰمِیمِ اللّٰمَامِیمِ اللّٰمِیمِ اللّٰمَامِیمِ اللّٰمَامِیمُ اللّٰمُعُیمُ اللّٰمَامِیمُ اللّٰمِیمُ اللّٰمَیمُ اللّٰمَامِیمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَامِیمُ اللّٰمَامِیمِ اللّٰمِیمِ اللّٰمِیمُ اللّمَامِیمِ اللّٰمِیمُ اللّٰمِیمِ اللّٰمِیمُ اللّٰمِیمِ اللّٰمِیمُ الل

حکمت الهی بهمعنی این است که فعلش غایت دارد و حکمت هر مخلوقی غایتی است نهفته در نهاد خود آن مخلوق که خداوند او را بهسوی غایت ذاتی خودش میراند و بهپیش میبرد."

پس اولاً برترین و شریفترین غایت و مقصد را خداوند در نهاد آن بهودیعت گذارده و ماهیت «بهسوی اویی» دارد. و ثانیاً در نهایت استحکام و نظم و انسجام بهسوی آن مقصد روان است، به گونهای که جهان خلقت از اجزای خاص موجودات و معینی تشکیل شده است.

این موجودات با آرایش مخصوص، در کنار یکدیگر قرار گرفتهاند؛

<sup>ٔ</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، اسلام و محیط زیست، صص۱۲۸-۱۳۶/ آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۲، صص۴۳۰-۴۳۸.

۲ آیتالله جوادی آملی، عبدالله، سرچشمهی اندیشه، ج۳، ص۶۴۰.

<sup>&</sup>quot; شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۱۴۴–۱۴۵.

- هر موجودی کار مخصوصی انجام میدهد و وظیفهی معینی دارد؛
- میان وظایف و مسئولیتها ،پیوستگی و ارتباط مشاهده میشود به گونهای که کار هریک مکمل و ادامه ی کار دیگری است و کارها و مسئولیتها در ارتباط با هم معنا مییابند و اگر به کار یک موجود به تنهایی نگاه شود، ناقص و ناتمام به نظر می آید.
  - این سامان کلی و نظم همگانی به دنبال هدف خاصی که همان تکامل و تقرب الی الله است. ۱

#### ۴-۶-۳ هدایت عامهی الهی

خداوند که پروردگار و رب مخلوقات است، هر مخلوقی را پس از آفرینش هدایت میکند و به مقصود میرساند. این یک قاعده کلی و عمومی است که آنرا «هدایت عامه» مینامند. حضرت موسی الملی در جواب فرعون که از او پرسید پروردگار تو کیست، به این اصل عمومی اشاره کرد و فرمود: ﴿رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَي كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَي \_ طه، ۵۰﴾.

البته هدایت هر مخلوقی متناسببا فطرت و ساختار خلقتی خاص آن مخلوق و غایت ویژه ی آن مخلوق است. یعنی راه رسیدن به غایت برای هر دسته از مخلوقات با دسته ی دیگر متفاوت است. زیرا ویژگیهای ذاتی هر مخلوق اجازه نمی دهد که تحت هر راهی قرار بگیرد. راه کمال درخت با راه کمال یک حیوان متفاوت است. بنابراین برای هر مخلوقی هدایتی خاص است. قرآن کریم در این باره می فرماید: ﴿الَّذِي حَلَقَ فَسَوِّی \* وَالَّذِي قَدَّرُ فَهَدَي \_ اعلی، ۲-۳﴾. میان تقدیر هر موجود و هدایت آن موجود، تناسب است و هر تقدیری هدایت ویژه ی خود را دارد. قرآن کریم در این باره هدایت زنبور عسل را مثال می زند؛ خداوند این مخلوق را هدایت می کند تا متناسبا خلقتش برای خود در کوهها و درختان خانه بسازد، از شهد گلها استفاده کند تا عسل تولید نماید که هم خود از آن تغذیه کند و هم داروی شفابخشی برای مردم باشد: ﴿وَاَوْحَی رَانُکَ إِلَی النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِی مِنَ الْجِبَالِ بُیُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمًا یَعْرِشُونَ \_ نحل، ۶۸﴾. پس یادآوری میکند که این راهی است که زنبور درنهایت تسلیم می پیماید تا به هدف خود برسد. آ

#### ۴-۷- حق بودن جهان خلقت

جهان خلقت برحق برپاست: ﴿مَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ \_ احقاف، ٣﴾. جهان از آنجهت برحق استوار است که اولاً مخلوق خداوندی است که عین «حق» میباشد: ﴿فَتَعَالَي اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقِّ \_ طه،۱۱۴﴾ و حق یکی از اسماء جمال اوست و از همهی وجوه «حق» است. و جهان بهسبب ربط با خداوند، بهرهمند از حق است. یعنی مخلوقات جهان در حد وجودی خود مظهر، آیه و جلوهی حق تعالی هستند و از این حیث سراب و باطل نیستند و حقیقت دارند: ﴿ ﴿یَا أَیُّهَا النّاسُ أَنتُمُ الْفَقَرَاء إِلَي اللّهِ وَاللّهُ هُوَ الْغَبِي الْحَمِيدُ \_ فاطر،۱۵۰﴾. ثانیاً مخلوقات جهان، عبث و بیهوده نیستند و به باطل آفریده نشدهاند، بلکه برترین غایت و مقصد را درپیش دارند و بهسوی آن در حرکتند: ﴿إِلَي اللّهِ تَصِیرُ الْاُمُورُ \_ شوری،۵۳٪﴾. ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا لَاعِبِینَ \* مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَکِنَ آکُثَرَهُمْ لَا یَعْلَمُونَ \_ دخان،۳۸–۳۹﴾. همچنین جهان خلقت درنهایت اتقان و خالی از هر «فطور» و «تفاوت» میباشد: ﴿الَّذِي خَلَقَ سَبْعُ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا مًا تَرَي فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُتٍ فَارْجِع الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِن فُطُورٍ \_ ملک،۳٪﴾.

منظور از عدم تفاوت آن است که تدبیر الهی چون حلقههای زنجیر، در سراسر جهان بههم پیوسته و متصل است. موجودات به گونهای با یکدیگر مربوطند که آثار فعالیت یکی، نصیب دیگری میشود، همانطور که خود آن، برای ثمره دادن، به موجودات دیگر وابسته و نیازمند است. پس منظور از نبودن تفاوت در خلقت آن است که خداوند اجزاء و اعضای جهان خلقت را طوری آفریده که بتوانند به هر هدفی که برای آن خلق شدهاند برسند و مانع دیگران نشوند. این پیوستگی و عدم تفاوت در عالم به حدی است که همه ی اشیاء و

c.vc

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۱۴۳–۱۴۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۱۵۵–۱۵۷ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، اسلام و محیط زیست، ص۲۲.

<sup>«</sup>اَلحَمدُللهِ المُتِجَلّى لِخَلقِهِ بِخَلقِهِ» (نهجالبلاغه، خطبه ١٠٨٠)

موجودات را بهصورت یک موجود درآورده و نظام واحدی را شکل داده است. خداوند حکیم، خلقت را بهگونهای ساماندهی (تسویه) کرده، به قدر و اندازه درآورده و ساختار مناسب بخشیده که مجموعهی جهان خلقت با استواری و استحکام بهسوی مقصد خود روان است و وا*لگاهام مادق*ً ییش می رود. ٔ

#### ۴-۸- نظاممند بودن جهان خلقت

جهان یک مجموعهی نظاممند است، یعنی موجودات جهان بهمنزلهی اجزای این واحد هستند که میان آنها رابطهای وثیق و پیوندی عمیق وجود دارد.

البته این نظام، یک نظام ذاتی است، نه قراردادی؛ یعنی اینگونه نیست که خداوند هریک از اشیاء را جداجدا و بدون ارتباط با یکدیگر بیافریند و سپس جای آنها را در نظام جهانی تعیین کند. بلکه مقام و موقعیت و مرتبه هر موجودی مساوی با موجودیت آن موجود است. موقعیت اشیاء در نظام جهانی مانند موقعیت اعداد در رتبهبندی عددی است که مرتبهی هر عدد عین حقیقت همان عدد است. ترتیب و نظام موجودات عین وجود آنهاست که از ناحیهی ذات حق افاضه میشود. ارادهی حق است که به آنها نظام داده است، ولی نه به این معنی که با یک اراده آنها را آفریده و با ارادهای دیگر به آنها نظام داده است. چون وجود موجودات و مرتبهی وجودی آنها یکی است، ارادهی به آفرینش آنها عین ارادهی به نظام و ارادهی به نظام عین اراده به آفرینش آنهاست. همهی جهان از آغاز تا انجام، یک نظام است و با یک ارادهی الهی بهوجود میآید، نه با ارادههای جداجدا.

این نظاممندی ناشی از قانون و نظم در اسباب و مسببات است. بنابر این قانون، هر معلولی علت خاص، و هر علتی معلول خاص دارد. هر شیئی در نظام علت و معلول، جای مشخص و مقام معلوم دارد؛ یعنی آن معلول، معلول شیء معین و علت شیء معینی است و اين همان مفهوم دقيق ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ \_ قمر، ٤٩﴾ است.

#### ۴-۱-۱ نظام طولی (مراتب داشتن جهان)

جهان دارای یک نظام و ترتیب طولی است که ناشی از نظام علیت است. نظام علیت، ترتیب در آفریدن و خلق اشیاء است و ترتیب در فاعلیت خدا نسبتبه اشیاء و خلق آنهاست. مخلوقات، با یک ترتیب الأقدم فالأقدم از ناحیهی خداوند خلق شدهاند. اینکه پیامبر اكرم ﷺ فرموده است: «إنَّ الله خلق العقل و هو اول خلق من الروحانيين...»، يا فرموده است: «أُوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْعَقْلُ»، حكايت از اين ترتيب دارد. آنچه در لسان قرآن و احادیث بهعنوان ملائکه و وسائط فیض و رسل تکوینی و مقسّمات امر و مدبّرات امر آمده و از مخلوقاتی مانند عرش، کرسی، لوح و قلم یادشده و وجود یک سلسله تشکیلات معنوی و الهی را برای خداوند معرفی مینماید، همه برای تفهیم این حقیقت است که خدای متعال، آفرینش را با نظام خاص و ترتیب مشخص، تقدیر و اراده میکند. در این نظام، ذات حق که خالق موجودات است، در رأس قرار دارد و ملائکه مجریان فرمان او هستند و بین خود ملائکه سلسلهمراتب محقق است و هر ملکی جایگاهی معين دارد: ﴿وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعْلُومٌ \_ صافات،١۶۴﴾. از سخنان اميرمؤمنان على ﴿لِكِنْ در پاسخ پرسشي پيرامون موجودات جهان بالاست که می فرماید: «موجودات کاملي هستند عاري از ماده و خالي از قوه، که همه قوهها و استعدادها در آنها به فعلیت رسیده است. دیگر قوهاي و استعدادي نمانده است. حق تعالي بر آنها تجلي كرده نوراني شدهاند و فيوضاتش را بر آنها فرو ريخته به آخرين درخشش ممكن رسيدهاند» . امام صادق لیمایلی فرمود: «خدواند تبارك و تعالى، ما را از نوري برآمده از نوري كه در طینتی از برترین قسمت علّیین ثابت است، آفرید». آمام باقر (لیمایی روایت می کند که امیرالمؤمنین طبی فرمود: «خداوند تبارك و تعالی یکتا و یگانه است و در یگانگیاش تنهاست؛ آنگاه به کلمهای تكلّم كرد که آن کلمه نوري شد، و سپس از آن، نور محمد را آفريد و مرا و فرزندانم را خلق کرد؛ آنگاه کلمهاي را گفت که آن کلمه روحي شد و خداوند آن را

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۹، صص۵۸۷–۵۸۸.

اً قال على المِلِيِّهِ: «صُورٌ عَارِيَةٌ عَنِ الْمَوَآدِّ، عَالِيَةٌ عَنِ الْقُوَّةِ وَالاِسْتِعْدَادِ. تَجَلّي لَهَا فَأَشْرَقَتْ، وَ طَالَعَهَا فَتَلَالاَتْ» (شرح غُرر و دُرَر آمُدى، ج٢، ص٢١٨)

<sup>&</sup>quot; قال الصادق (للملي الله تبارَكَ وَ تعالى خَلَقَنا مِنْ نُورٍ مُبْتَدَعِ مِنْ نُورٍ رَسَخَ ذلِكَ النُّورُ في طينَةٍ مِنْ أَعْلى عِلَيِّينَ» (علل الشرائع، ج١، باب٩٤، ص١١٧)

در آن نور، جاي داد و در كالبدهاي ما قرار داد، پس ما روح خدا و كلمه او هستيم، و سبب ما از خلق خود، پنهان گرديد. پس آنگاه كه نه خورشيد بود نه ماه و نه شب بود و نه روز و نه چشمي برهم مي<sub>ا</sub>رفت، ما در سايه سبزي بوديم، او را عبادت و تقديس ميكرديم و ميستوديم و منزهش *واڭآهاما صادق* میداشتیم پیش از آنکه موجودات را بیافریند». ا

نظام طولی جهان یک نظام واقعی و تکوینی است، نه قراردادی که قابل تعویض و جابجایی باشد. زیرا فرمان خداوند، حرف نیست، ایجاد است. اطاعت ملائکه نیز متناسببا آن است؛ وقتی می گوییم به فرشتگان فرمان داده که چنین کنند، معنایش این است که آنان را طوری ایجاد کرده که فاعل فعل مخصوص باشند و اطاعت ملائکه نیز یک اطاعت تکوینی است. امام صادق المبی فرمود: «کروبیان (فرشتگان مقرّب)، گروهی از پیروان ما از نخستین آفرینشاند که خداوند آنان را پشت عرش قرار داد. اگر نور یکی از آنها برتمام اهل زمین تقسیم شود، آنان را کفایت کند.» آنگاه امام طیلی فرمود: «هنگامی که موسی خواسته خود را به خداوند عرضه داشت، به یکی از آنان فرمان داد، پس نور او برکوه جلوه گر شد و آن را متلاشی ساخت.» و این جمله روایت: «خداوند آنان را پشت عرش قرار داد»، بر همین معنا اشارت دارد، زیرا عرش، عالم  $^{ extsf{T}}$ تدبیر و قضاء و قدر است و تمامی تفصیلها و حکمها بدان منتهی می $^{ extsf{T}}$ ردد.  $^{ extsf{T}}$ 

قرآن کریم از این نظام طولی و سلسلهمراتب تکوینی که تا پایینترین مرتبه عالم، یعنی عالم طبیعت ادامه مییابد.. با عنوان «تنزیل» یاد کرده است. هر مرتبه پایین عالم، نزول مرتبه بالاست و مخلوقات عالم طبیعت، نازل شده مراتب بالاتر خلقت هستند. «و إن من شيء الا عندنا خزائنه و ماننزله الا بقدر معلوم - حجر ٢١».

بنابراین عوالم بالا، حاکم و مدبّر و علت عوالم پایین تر از خود هستند و خداوند، بهعنوان خالق کل نظام، مالک و محیط کل است. ً به عبارت دیگر فیض الهی یعنی فیض هستی که سراسر جهان را دربر گرفته، نظام خاص ترتّبی دارد. این نظام ترتّبی از تقدم و تأخر ذاتی علتها و معلولها که غیرقابل تخلف است، ناشی میشود. هیچ موجودی نمیتواند از مرتبهی خاص خود تجاوز و تجافی کند و مرتبهي وجودي ديگر را اشغال نمايد: ﴿وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ \_ حجر،٢١﴾، ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ \_

جهان، دارای مراتب است و مجموعه هر مرتبهای معلول مرتبهی مافوق خودش میباشد. مجموع مراتب خلقت، در سه مرتبهی کلی قرار مي گيرد: عالم جبروت (عالم عقول)، عالم ملكوت (عامل مثال)، عالم ناسوت (عالم طبيعت). عالم جبروت، علت عالم ملكوت، و عالم ملکوت، علت عالم ناسوت است. وجود عالم مادی مساوق با حرکت بوده و امکان و فعلیت در آن آغشته است. عالم مثال، صورت بدون ماده است. عالم جبروت، عالم فعليت محض و بدون صورت و شكل ميباشد. ٩ وسائط عالم خلقت

در نظام طولی جهان، مخلوقات برتر واسطه فیض مراتب پایینتر هستند. این وسائط را با استفاده از آیات و روایات میتوان به شرح زير توضيح داد.

<sup>ُ</sup> روى الباقر ﴿ لِللَّهِ عِن أُميرالمؤمنين ﴿ لِللَّهِ قَالَ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَي أَحَدٌ واحِدٌ، تَفَرَّدَ في وَحْدانِيَّتِهِ، ثُمَّ تَكَلَّمَ بِكَلِمَةٍ فَصارَتْ نُوراً، ثُمَّ خَلَقَ مَنْ ذلِكَ النُّورِ مُحَمَّداً وَ خَلَقَني وَ ذُريَّتَى، ثُمَّ تَكَلَّمَ بِكَلِمَةٍ فَصارَتْ رُوحاً، فَأَسْكَنَهُ اللَّهُ في ذلِكَ النُّور، وَأَسْكَنَهُ في ابْدانِيا، فَنحْنُ رُوحُاللَّهِ وَ كَلِمَتُهُ، وَ بِنا احْتَجَبَ عَنْ خَلْقلِهِ، فَما زلْنا في ظِلَّةٍ خَصْراءَ حَيْثُ لا شَمْسٌ وَ لا قَمَرٌ وَ لا لَيْلٌ وَ لا نَهارٌ وَ لاعَيْنٌ تَطْرِفُ، نَعْبُدُهُ وَ نُقَدِّسُهُ وَ نُمَجِّدُهُ وَ نُسَبِّحُهُ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الْخَلْقَ» (بحارالأنوار، ج٢۶، ص٢٩١)

<sup>`</sup> قال الصادق اليليخ: «إِنَّ الْكَرُّوبيَينَ قَوْمٌ مِنْ شيعَيْنا مِنَ الْخَلْق الأَوَّلِ، جَعَلَهَمُ اللَّهُ خَلْفَ الْعَرْش، لَوْ قُسِّمَ نُورُ واحِدٍ مِنْهُمْ عَلَى أَهْلِ الأَرْضِ لَكَفَاهُمْ». ثُمَّ قالَ اللِيلِيْ: «إِنَّ مُوسى لَمَّا سَأَلَ رَبَّهُ ما سَأَلَ، أَمَرَ واحِداً مِنَ الْكَرُّوبِيِّينَ فَتَجَلَّى لِلْجَبَلِ فَجَعَلَهُ ذَكّا» (بحار الأنوار، جـ26، صـ١٨٤)

کامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، ص $^{7}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱، صص۱۲۸–۱۳۱.

 $<sup>^{0}</sup>$  علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج $^{0}$ ، مقالهی چهاردهم، صص $^{0}$  ۱۹۹-

#### ۴ – ۱ – ۱ – حقیقت محمدیه و انوار مقدسه اهلبیت معصومین الم

حقیقت نوریهی پیامبر اکرم بیش که اولین مخلوق و صادر اول از خداوند است و به فرمودهی ایشان: «نخسین چیزی که خدا آفرید، نور من بوده است» اولین واسطهی فیض میان خالق و مخلوق میباشد. در مرتبهی بعد و به تبع آن حضرت، حقیقت نوریهی فاطمهی زهرایک و امیرالمؤمنین الملی و سایر امامان بزرگوار الملی قرار دارد. پیامبر اکرم کی صاحب ولایت کلیهی تکوینیه و تشریعیه است و بر جمیع مخلوقات دیگر ولایت تکوینی دارد. زیرا در قوس نزول و در ترتیب ظهور مخلوقات از واجبالوجود اولین مخلوق و اشرف مخلوقات است و بمحلحاظ سعهی وجود کامل ترین میباشد. و از آنجاکه این شرافت، یک شرافت حقیقی و واقعی است، نه اعتباری و قراردادی، حقیقتاً ولایت بر سایر مخلوقات و واسطهی فیض بودن را در خود دارد و هر مخلوق دیگری فیض وجود و آثار و لوازم وجود را از طریق حقیقت محمدیه و اهل بیت معصوم آن بزرگوار دریافت می کند. امام باقر المی روایت می کند که امیرالمؤمنین المی فرمود: «خداوند تبارك و تعالی، یکتا و یگانه است و در یگانگیاش تنهاست؛ آنگاه به کلمهای تکلم کرد که آن کلمه نوری شد، و سپس از آن، نور محمد را آفرید و مرا و فرزندانم را خلق کرد؛ و سبب ما از خلق خود، پنهان گردید. پس آنگاه که نه خورشید بود نه ماه و نه شب بود و نه روز و نه چشمی برهم میرفت، ما در سایه سبزی بودیم، او را عبادت و تقدیس میکردیم و میستودیم و منوهش میداشتیم پیش از آنکه موجودات را بیافریند.» آ

#### ۲-۱-۱-۴ عرش

عرش بهمعنای سریر و تخت پادشاهی است، از آن حیث که زمام امور به دست پادشاه است و خداوند که مَلِک و پادشگاه ملک هستی است، زمام امور مخلوقات و تدبیر امر آنها را نیز داراست. عرش، آن مرتبه ی وجودی از عالم خلقت است که نسبتش با همه ی مخلوقات بسان نسبت تخت پادشاه با کشور است و نیز نسبتش با خداوند سبحان، بهمانند نسبت تخت پادشاه است به پادشاه. پس «عرش» مرتبهای از وجود است که تمام صفات خداوند سبحان که موجودات را بدان نیاز است، در آن تجلی نموده است و آن همان نظام صدور احکام تفصیل یافته ی موجودات است: ﴿إنَّ رَبَّكُمُ اللّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةٍ أَيَامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعُرْشِ مُلَ اللّهُ اللّهُ وَبُكُمُ فَاعُبُدُوهُ أَفَلاً تَلَكُّرُونَ \_ یونس، ۳﴾، ﴿اللّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا فِي سِتَّةٍ أَیَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَی الْعُرْشِ مَا اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ رَبُّكُمُ فَاعْبُدُوهُ أَفَلاً تَلَكُّرُونَ \* یونس، ۳﴾، ﴿اللّهُ الَّذِي خَلقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا فِي سِتَّةٍ أَیَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَی الْعُرْشِ مَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا فِي سِتَّةٍ أَیَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَی الْعُرْشِ مَا اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ رَبُكُمُ فَاعُبُدُوهُ أَللّهُ اللّهُ وَبُكُمْ اللّهُ اللّهِ بَعْدُ إِلْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَتَةٍ مُمَّا تَعُدُونَ \_ سجده، ۴﴾. ﴿اللّهُ اللّهِ يَعْمُ إِلّهُ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَتَةٍ مُمَّا تَعُدُونَ \_ سجده، ۴ موجودات مجرد و مادی را دربر می گیرد. خود یک موجود مجرد میباشد ولذا در آن فعلیتهای تمام موجودات مادون، نزد خداوند سبحان موجودات مجرد و مادی را دربر می گیرد. خود یک موجود مجرد میباشد ولذا در آن فعلیتهای تمام وجودشان حضور دارد. امیرالمؤمنین طِیْحٌ فرمود: «همانا فرشتگان، عرش را بهدوش می کشند، و عرش آنگونه که تو می پنداری بشکل تخت نیست، لیکن یك پدیده محدود مخلوق و تحت تدبیر خداوند است، و پروردگار متعال تو، مالك آن است، نه آنکه آنگونه که شیئی بر شیئی دیگر قرار میگرد، بر آن قرار گرفته باشند» ۳.۶

ا قال رسول الله ﷺ «أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ نُورِي» (بحار الأنوار، ج١، ص٩٧)

روى الباقر المِلِين عن أميرالمؤمنين المِلِين هاِنَّ اللَّه تَبارَكَ وَ تَعالَى أَخَدٌ واحِدٌ، تَفَوَّدُ في وَحْدانِيَّتِه، ثُمَّ تَكَلَّمَ بِكَلِمَةٍ فَصارَتْ نُورًا، ثُمَّ خَلَقَ مَنْ ذلِكَ النُّورِ، وَأَسْكَنَهُ في ابْدانِنا، فَنَحْنُ رُوحُاللَّهِ وَ كَلِمَتُهُ، وَ بِنا احْتَجَبَ عَنْ خَلْقلِهِ، فَما زِلْنا في ظِلَّةٍ خَضْراءَ حَيْثُ لا شَمْسٌ وَ لا قَمَرٌ وَ لا لَيْلٌ وَ لا نَهارٌ وَ لاعَيْنَ تَطْرِفُ، نَعْبُدُهُ وَ نُفَدِّسُهُ وَ نُمَجَّدُهُ وَ نُسَبِّحُهُ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الْخَلْقَ» (بحارالأنوار، ج۲۶، ص٢٩١)

٣ «إِنَّ الْمَلائِكَةَ تَحْمِلُ العَرْشِ؛ وَلَيْسَ الْعَرْشَ كُما تَظْنُ كَهْيَةِ السَّريرِ؛ وَلَكِنَّهُ شَيءٌ مَحْدُودٌ مَخْلُوقٌ مُدَبَّرٌ؛ وَ رَبُّكَ عَزُوجَلٌ مالِكُهُ؛ لا أَنَّهُ عَلَيْهِ كَكَوْنِ الشَّيءِ عَلَى الشَّيءِ»
 (توحيد صدوق، باب۴، ص٣١۶).

<sup>ً</sup> سَأَلَ جاثَلِيقُ أَميرَالْمُوْمِنينَ طِلِيٌّ، فَقالَ: «اخْبِرِني عَنِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ- يَحْمِلُ الْعَرْشَ، أَمِ الْعَرْشُ يِحْمِلُهُ؟» قالَ أميرَالمُوْمِنينَ طِلِيُّ، فَقالَ: «اخْبِرِني عَنِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ-: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمواتِ وَالأَرْضَ أَنْ تَزُولا وَلَئِنْ زالَتا إِنْ أَمْسَكَهُما مِنْ أَحْدَ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كانَ حَلِيماً عَقُوراً﴾».پ

والثاقة المام صادق

با تأمل در روایات، بهدست میآید که نسبت عرش به عالم مانند نسبت کعبه است به دنیا و نیز نسبت عرش به جهان، مانند نسبت خورشید است به عالم پیرامون آن. همانطور که نور این عالم از خورشید است، تدبیر و نورانیت جهان نیز از عرش است. ۱

#### ۲-۱-۱-۳ لوح و قلم (کتاب)

قرآن كريم از كتاب معينى سخن مى گويد كه از كوچكترين ذره تا بزرگترين مخلوقات در آن كتاب مسطور است: ﴿لاَيَغُوْبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّماءِ وَلا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلّا فِي كِتابٍ مُبِينٍ \_ يونس، ٤٩﴾. و هيچ دانهاى در تاريكىهاى زمين و هيچ تر و خشكى نيست جز آنكه در آن كتاب نوشته شده است و همهى احوال خلق در آن ثبت است: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعُلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلْمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ \_ انعام، ٥٩﴾.

البته این کتاب بسان کتابهای متعارف در میان ما نیست که بهوسیلهی خطوط باشد که تنها حاوی صورت کتبی مفاهیم است که یکسری کلیات میباشند، نه جزئیات؛ درحالیکه در کتاب عالم وجود، حقیقت جزئی خود موجودات ثبت است، نه مفهوم آنها: ﴿وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلاَّ عَلَي اللّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلِّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ \_ هود، ۶﴾.

برای این کتاب در قرآن کریم نامهای متعددی ذکر شده که هریک از این نامها از حیث خاص و جهت خاصی به کار رفتهاند. این نامها عبارتند از: ﴿کِتَابٍ مُّبِینٍ \_ هود،۶﴾، ﴿کِتَابٍ مَّسْطُورٍ \_ نامها عبارتند از: ﴿کِتَابٍ مُّبِینٍ \_ هود،۶﴾، ﴿کِتَابٍ مَّسْطُورٍ \_ واقعه،۷۸﴾. ﴿کُونِ \_ واقعه،۷۸﴾.

خداوند سبحان با ذکر کتاب، بیان میفرماید که میان او و مخلوقات چیزی است بسان نوشتهای که پادشاه مینگارد تا مرجعی باشد برای صدور احکام کشورش و برنامهای باشد برای امور اجرایی گوناگون در صحنه ی عمل. بنابراین، در آنجا چیزی است که بهمنزلهی قلم و کتاب میباشد. این کتاب، موجود ذی شعور و آگاهی است که چشمه ی جوشش فیوضات است. یک مورد در ک کننده و فعال و حی و زنده است که واسطه ی میان خداوند و خلق است، پس به او فرمود: «نخستین مخلوقی که خداوند آفرید، قلم است، پس به او فرمود: بنویس، پس او آنچه بود و آنچه تا قیامت خواهد بود را نوشت.»

#### ۲-۱-۱-۴ لوح محو و اثبات

روایات بسیاری دلالت بر تحقق محو و اثبات در رویدادهای خارجی دارد که به آن «بداء» گفته می شود و قرآن کریم نیز از آن سخن گفته است: ﴿یَمُحُوا اللّهُ مَا یَشَاءُ وَیُشِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الکِتاب \_ رعد، ۳۹﴾. این امر مستلزم وجود الواح و کتابهای دیگری غیر از لوح محفوظ و امالکتاب است که تغییر در آنها راه داشته باشد. همان طور که در بحث قضا و قدر غیر حتمی ذکر شد، این تغییر و دگرگونی به خاطر وجود مادی است که صورتهای گوناگونی را می تواند بپذیرد. پس این الواح، مربوط به مرتبهی مادی و طبیعی عالم است. آ

#### ۲-۸-۱-۵- فرشتگان

وجود ملائکه از مسلّمات آئین اسلام و ایمان به آنها از ضروریات مسلمانی است: ﴿كُلُّ آمَنَ بِاللّهِ وَمَلآئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ \_ بقره، ۲۸۵﴾. افراد و انواع آنها از دیگر مخلوقات خداوند بیشتر است و آنها را می توان در سه دسته کلی قرار داد:



<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، صص۱۶۰ –۱۹۳/ آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، صص۲۴۸–۲۵۰.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، صص۱۷۴–۱۸۵.

<sup>&</sup>quot; قال الامام الصادق ﴿ الله عَلَقَ اللّه الْقَلَم، فَقَالَ لَهُ: اكْتُب، فَكَتَبَ ما كَانَ وَ ما هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقيامَةِ» (تفسير على بن ابراهيم قمى، ج٢، ص١٩٨) / قال الصادق ﴿ إِلْجَاهِ ﴿ وَأَمّا ﴿ نَهُ هُو يَالِمُ هُوَ نَهُرٌ فِي اللَّهُ عَرُوَجَلَ: اجْمُهُ؛ فَجَمَدَ فَصَارَ مِداداً؛ ثُمَّ قَالَ عُرْوَجَلَ لِلْقَلَمِ: اكْتُب؛ فَسَطَرَ الْقَلَمُ فِي اللَّهْحِ الْمَحْفُوظِ ما كانَ وَ ما هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيامَةِ. فَالْ اللَّهُ عَرُوجِكَ : اجْمُهُ؛ فَجَمَدَ فَصارَ مِداداً؛ ثُمَّ قالَ عُرْوَجَلَ لِلْقَلَمِ: اكْتُب؛ فَسَلَمَ اللَّهِ عِلْهُ لَقِيامَةِ فَلْتُ لَهُ عِنْ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عِلْمُ اللهِ عَلْمُ مِنْ نُورٍ، وَ اللَّهُ عُلَمٌ مِنْ نُورٍ، وَ اللَّوْحُ لَوْحٌ مِنْ نُورٍ، وَ قال سُفْيانُ: فَقُلْتُ لَهُ: يا ابْنَ رَسُولِ اللَّهِ! بَيِّنْ لِي أَمْنَ اللَّهْحِ وَ الْقُلَمُ وَالْمِدادِ فَصْلَ بَيَانٍ، وَ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ مُنْ أَوْرٍ، وَ اللَّهُ عُلَمٌ مِنْ نُورٍ، وَ اللَّوْحُ لَوْحٌ مِنْ نُورٍ، وَ اللَّوْحُ لَوْحٌ مِنْ نُورٍ، وَ اللَّهُ عُلْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ مُلْكُ اللَّهُ فَقَالَ: يَا ابْنَ سَعِيدٍ! لَوْلا أَتْكَ أَهُلَ لِلْجُوابِ ما أَجَبُّكَ، فَنُون مَلَكَ يُؤْدَى إلى اللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِمْ. وَ الْقُلَمُ يُؤْدَى إلى اللهِ عَلَيْهِمْ فَلَى اللهِ عَلَيْهِمْ. وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ . قالَ لِي عَلَيْهُمْ يَوْدَى إِلِي الْمُنْفِى اللهِ عَلَيْهِمْ . قالَ لِي مَكَائِيلُ يُؤْدَى إلى جَبْرَئِيلُ يُؤَدِّى إِلَى الْأَنْهِياءِ وَ الْوُسُلِ صَلَواتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ . قالَ لِي عَلَيْهُمْ يَاسُفُيانُ! فَلا آمَنُ عَلَيْكَ ﴾ وشيخ صدوق، معانى الاخبار، باب١٤ ص١٩ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، ص۱۸۶.



- دستهی اول: فرشتگان شیدا؛ که شیفته و غرق در عظمت خداوند سبحان هستند نه به خود توجه دارند و نه به شیء دیگر. این فرشتگان فانی در خداوند سبحان میباشند و برای آنها جز خداوند چیزی نیست. در روایتی آمده است: «**عالی**ن و*انگاهامامماون* (بلندر تبگان) گروهی از فرشتگاناند که به غیر خداوند، توجه ندارند، و مأمور بر سجده برای آدم نبودند، و نمی دانند خداوند، جهان و آدم را آفریده است.» ٰ
  - دستهی دوم: فرشتگان عبادت کننده و پرستش گر؛ که خود دارای دستههای و گروههای مختلفاند و همان طور که امیرالمؤمنین الملی فرمودهاند: «آسمانها مملو از این فرشتگاناند. گروهی از آنها همیشه به سجدهاند و رکوع ندارند، گروهی دیگر در رکوعاند و سجده ندارند و برخي همواره تسبيح ميگويند. اينان هرگز خسته نميشوند، خواب ندارند، عقول آنان گرفتار سهو و نسیان نمیگردد و بدنشان به سستی نمیگراید. $^ extsf{Y}$
  - دستهی سوم: فرشتگان کارگزار؛ که به تدبیر عالم گمارده شدهاند، ازقبیل حاملان عرش و کرسی، فرشتگان کارگزار آسمانها، خورشید، ماه، ستارگان، شب و روز، جوّ، ابرها، بارانها، رعد و برق، بادها، زمین و عناصر تا آنجا که از برخی روایات استفاده میشود، آنان در جزئیترین امور عالم وساطت دارند. این دسته خود شامل طبقات گوناگونی است. در هر کاری که بهعهدهی آنان است، فرمانده و فرمانبر و رئیس و مرئوس وجود دارد. جبرائیل، میکائیل اسرافیل و عزرائیل در این دسته قرار دارند.

در کتاب و سنت، نصوص متواتری دلالت دارد بر اینکه این آسمانهای هفتگانه، آکنده از فرشتگان است؛ گروهی از آنها دربان درهای آن، و گروه دیگر نگاهبانان آنند؛ و دستهی سوم به عبادت و پرستش حق اشتغال دارند، در حال رکوع یا سجده یا قیاماند، و یا آنکه شیدای حقاند؛ و برخی از آنها در سیرند، امر الهی را پایین آورند و یا خبرها و کتابها را بالا میبرند، و یا با الواح و اعمال، از آسمانی به آسمان دیگر تا فراتر از آسمان هفتم، صعود مینمایند. در خطبهی نخست نهجالبلاغه دربارهی فرشتگان آمده است: «بعضی از فرشتگان پایشان در طبقات پایین زمین ثابت است، و گردنهایشان از آسمان بالا گذشته، و ارکان وجودشان از اقطار جهان بیرون رفته است، و کتفهای آنها براي حفظ پايههاي عرش خدا آماده است». آمام طبل در پاسخ به پرسش از تعداد ملائكه فرمود: «قسم به آنكه جانم در كف اوست، شمار فرشتگان خداوند در آسمانها بیش از تعداد [ذرات] خاك در زمین است؛ در آسمان جاي پايي نیست مگر آنكه فرشتهاي درآن به تنزيه و ستايش خداوند اشتغال دارد، و در زمین شیئی نیست مگر آنکه فرشتهای بر آن گمارده شده که هر روز عمل آن را نزد خداوند میآورد، و خداوند به آن آگاه تر است.»<sup>۴</sup>

و روایات متعددی از نزول و رفتوآمد فرشتگان سخن میگوید و اینکه تعداد بیحسابی از آنها در هوا و زمین و مکانهای مقدس، سکونت دارند، و اینکه آنها با قطرههای باران پایین میآیند، و با هر شخص و با هر عملی [هستند] و هر شب قدر هزاران فرشته است که جز خداوند کسی تعداد آنها را نداند.

تمام گروههای فرشتگان بهتصریح قرآن و روایات متواتر معصوماند و غیرمادی میباشند. برخی از آنها مثالیاند و جسم مثالی دارند و برخی دیگر مجرد تام میباشند. ٔ از امام صادق ﴿لِلِّحُ سؤال شد که آیا فرشتگان میخورند و مینوشند و آمیزش دارند؟ امام ﴿لِلِّحُ فرمود:



<sup>ً «</sup>إِنَّ الْعالِينَ قَوْمٌ مِنَ الْمَالِّكِكَةِ لا يَلْتَفِتُونَ إلى غَيْر اللَّهِ وَلَمْ يُؤَمَّرُوا بالسُّجُودِ لآدَمَ وَ لَمْيَشْعُرُوا أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْعالَمَ وَ لا آدَمَ» (علامه طباطبايي، محمدحسين، رسائل

<sup>ً</sup> قال أميرالمؤمنين ﴿ لِلْمِيْ ﴿ «ثُمَّ فَتَقَ مَا بَيْنَ الْسَمُواتِ الْعُلَي، فَمَلاَّهُنَّ أَطُواراً مِنْ مَلائِكَتِهِ، مِنْهُمْ سُجُود لايَزْكَعُونَ، وَ زُكُوعٌ لايَنْتَصِبُونَ، وَ صافُونَ لا يَتَزايَلُونَ، وَ مُسَبَّحُونَ لا يَسْأَمُونَ، لايَغْشاهُمْ نَوْمُ الْغَيُونِ، وَ لا سَهْوُ الْغُقُولِ، وَ لا فَتْرَةُ الأَبْدانِ، وَ لا غَفْلةُ النّسْيان» (نهجالبلاغه، خطبه ١)

<sup>&</sup>quot; قال أميرالمؤمنين ﴿ لِلْبِينِ ﴿ وَمِنْهُمُ الثَّابِيَّةُ فِي الأَرْضِينَ السُّفلي أَقَدامُهُمْ، وَالْمارِقَةُ مِنَ السَّماء الْعُلْيا أَغْناقُهُمْ، وَ الْخارِجَةٌ مِنَ الأَقْطارِ أَزْكانُهُمْ، وَالْمُناسِبَةُ لَقُوائِمِ الْعَرْشِ أَكْتافُهُمْ» (نهجالبلاغه، خطبه١)

<sup>ً</sup> قال أميرالمؤمنين ﴿ اللَّذِي نَفْسَى بِيَدِهِ، لَمَلائِكَةُ اللَّهِ فِي السَّمواتِ أَكْثَرُ مِنْ عَدَدِ التُّرابِ فِي الأَرْضِ، وَ ما فِي السَّماءِ مَوْضِعُ قَدَم إِلَّا وَ فِيها مَلَكٌ يُسَبِّحُهُ وَ يُقَدِّسُهُ، وَ لا فِي الأَرْضِ شَجَرٌ وَ لا مَدَرٌ إِلَّا وَ فيها مَلَكٌ مُوَكَّلٌ بِها يَأْتِي اللَّهَ كُلَّ يَوْمٍ بِعَمَلِها وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِها» (بحارالأنوار، ج٥٩، ص١٧٤)

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup>علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، صص ۱۹۱–۲۱۴ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، صص۲۸۳–۲۹۵.



«خير، آنها با نسيم عرش زندگي ميكنند. سؤال شد: از چه روي ميخوابند؟ فرمود: زيرا آنها با خداوند فرق دارند؛ تنها خداست كه خماري و خواب او را نگيرد.» <sup>ا</sup>

#### ۴-۸-۱-۶- جن و شیطان

دستهای از مخلوقات خداوند که دارای اختیار هستند، و مانند انسان، دو بعدی میباشند، جنبیان اند. بعد مادی آنها از آتش است و دارای تجرد نفسانی نیز هستند. خداوند این دسته از مخلوقات را نیز با فرستادن پیامبران هدایت می کند. پیامبر آنان، همان پیامبران انسان هاست، اما دایره عمل و سیر تکاملی آنها بسیار کمتر از انسان است. سیر تکامل آنان تا مراتبی از فرشتگان است. شیطان از جمله جنبیان بود که به علت عبادت خداوند تا مرحله فرشتگان صعود کرده بود اما به دلیل تخلف از فرمان الهی در موضوع سجده برای آدم از آن مرتبه پایین آمد و راه متفاوت پیش گرفت و همراه با آن دسته از جنیان که دچار گمراهی شدند و مطیع او گردیدند، به اغوا و وسوسه انسانها پرداخت. ﴿قالَ رَبِّ بِما أَغُونُتِيِّ لَأَنْیَنَ لَهُم فِيالْأَرْضِ وَلَأُغُونِنَهُمْ أَجْمَعِن \_ حجر، ٣٩﴾. ﴿فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِيُنْدِي لَهُمَا مَا وُورِي عَنْهُمَا انسانها پرداخت. ﴿قالَ رَبِّ بِما أَغُونُتِیِّ لَأَنْیَنَ لَهُم فِیالْأَرْضِ وَلَأُغُونِنَهُمْ أَجْمَعِن \_ حجر، ٣٩﴾. ﴿فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِیُنْدِي لَهُمَا مَا وُورِي عَنْهُمَا وَمِوسِه عَنْهُمَا السَّيْعِير \_ فاطر، ٤٠﴾. ﴿ أَسُونَ مَنْ الشَّيْطَانُ لِینُوی لَهُمَا اللَّیْعِی الله الله و گردیدی و گناهان است: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَکُمْ عَدُوّ الْتَعَالَى که امرکننده ی حقیقی است، تحقق نمی یابد و شیطان نخستین کسی بود که دربرابر یکنحوه انانیت (خودبینی) دربرابر ذات حق تعالی که امرکننده ی حقیقی است، تحقق نمی یابد و شیطان نخستین کسی بود که دربرابر خدود نان نیاب از خود نشان داد و گفت: «من»؛ و بههمین سبب سزاوار لعن و دوری از رحمت خدا شد: ﴿إِذْ قالَ رَبُكَ لِلْمَلَاكِمُو إِنِّ عَلِيْ الْمَدْرِيْ فَيْ وَكَانَ مِنَ الکافِرِينَ \_ خشجَدَ المَلائِکُهُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ \* إِلّا إِبْلِيسَ اسْتَکْبَرَ وَکَانَ مِنَ الکافِرِینَ \_ مِسْرَانِیْ اللهُمُونَ \* اِلّا الْبُلُونُ وَکَانَ مِنَ الکافِرِینَ \_ صدان الله وَلَانَ اللهُمُونَ \* اِلّا الْبُلِيسَ اسْتَکْبَرَ وَکَانَ مِنَ الکافِرِینَ \_ صدان اللهُمُونَ \* اِلّا اللهُمُهُمُونَ \* اِلّا اللهُمُونَ \* اِلّا اللهُمُونَ \* اِلّا اللهُمُمُونَ \* اِلّا اللهُمُونَ \* اِلّا اللهُمُمُونَ \* اِلّا اللهُمُمُونَ \* اِلْهُ اللهُمُمُونَ \* اِلْهُ اللهُمُمُونَ \* اِلْهُ اللهُمُمُونَ \* اِلْهُ اللهُمُمُونَ \* اِلْهُ

از آیات شریفه و روایات روشن میشود که عمده ی تصرفات آن ملعون در این جهان بر سه دسته است:

- قسم اول: تصرفاتی که در آدمی با وسوسه و خطورات قلبی انجام میدهد. خداوند متعال فرمود: ﴿وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَآئِهِمْ \_ انعام،١٢١﴾ و فرمود: ﴿مِن شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْخَتَّاسِ \* الَّذِي يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ التَّاسِ \_ ناس،٢-۵﴾؛ خناس، همانطور که در روایات آمده، نام شیطانی است که بر انسان گمارده شده است.
- انبیاء و اولیاء معصوم اللی از این قسم از تصرفات شیطان در امان اند ولذا اگر وسوسه ای از آن ملعون نسبت به ایشان واقع شود، به صورت ظهور و تجسم برای آنان می باشد. این مطلب در روایات فراوانی که حاوی قصه های حضرات نوح، ابراهیم، اسماعیل، موسی، عیسی، یحیی و نبی اکرم اللی می باشد، آمده است.
- قسم دوم: تصرفاتی است که در انسان از غیر طریق قلب و وسوسه انجام میدهد، مانند تصرف در اعضای انسان، نظیر آنچه در جریان حضرت ایوب و بیماری سخت او نقل شده است. این قسم از تصرفات در اولیای غیرمعصوم، مقدمه تصرف قسم اول است و در معصومین این موجب آزار آنان می گردد.
  - قسم سوم: تصرفات آن ملعون در امور خارج از انسان است. <sup>۳</sup>

شیاطین، موجودات غیرمادی هستند و واقعیتی مثالی و برزخی دارند. بههمین جهت است که وسوسهی آنها مانند الهامات و امدادهای فرشتگان است که برای انسان محسوس نیست: ﴿إِنَّهُ يَراكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُم \_ اعراف،٢٧﴾ و از رسول گرامی ﷺ نقل است: «همانا شیطان بسان خون در آدمیان جریان دارد، پس راههای عبور او را با گرسنگی تنگ کنید.»

.,

لسُئِلَ أَبُوعَبْدِاللَّهِ لِلِيُّ عَنِ الْمَلائِكَةُ يَأْكُلُونَ وَ يَشْرَبُونَ وَ يَنْكَحُون؟، فَقالَ لِلِيُّ «لا، إِنَّهُمْ يَعِيشُونَ بِنَسِمِ الْعَرْشِ». فَقيلَ لَهُ: ما الْعِلَّةُ في نَوْمِهِمْ؟، فقالَ لِلِيُّ « «لَا وَالْمَهُ عَلَى اللَّهُ» (بحارالأنوار، جـ28، ص١٩٣)

<sup>ً</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، سرچشمهی اندیشه، ج۳، صص۶۴۵-۶۴۸ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، صص۲۹۵-۳۱۷.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، ص۲۰۶ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تسنیم، ج۱، صص۵۲۸–۵۳۱ و ج۳، صص۳۹۳–۴۰۳.

<sup>ً</sup> قال رسول الله ﷺ «إِنَّ الشَّيْطانَ يَجْرِي مِنِ ابْنِ آدَمَ مَجْرِي اللَّمِ فَضَيَّقُوا مَجارِيَهِ بِالْجُوعِ» (بحارالأنوار، ج.٥٠، ص٢٤٨)

- ورانشاه معادق ا

شیطان و فرشته درطول انسان طبیعی قرار دارند، نه در عرض او. بههمین جهت سخن کسانی که منکر وسوسه شیطان هستند و می گویند که ما در هنگام گناه چیزی جز تصور فعل و تصدیق و جزم و اراده و تحریک اعضاء بهوسیلهی عضلات نمی یابیم باطل می شود. شیطان از جنیان است، اما در میان انسانها نیز شیاطینی هستند که به شیطانهای جن می پیوندند و این همان فناء در شیطان است. ا

جنیان و شیاطین با موجودات فاسد و خراب این عالم ارتباط برقرار می کنند، به جاهای ظلمانی و تاریک می روند، مزبله ها و محلهای متعفن را دوست دارند، در جایی که زنا شود، شرب خمر و قمار شود، انباشته می شوند. در خانه ای که سگ باشد، جن وارد می شود و فرشته خارج می گردد. این یک نحوه ارتباط عالم ظاهر با عالم معنی است: ﴿ هَلُ أُنَبُّكُمْ عَلَي مَن تَنَرَّلُ الشّیاطِینُ \* تَنَرَّلُ عَلَي کُلُ اللّه عَلَي مَن تَنَرَّلُ الشّیاطِینُ \* تَنَرَّلُ عَلَی کُلُ اللّه عَلی مَن تَنَرَّلُ اللّه عَلی اللّه عَلی اللّه عَلی مَن تَنَرّلُ اللّه عَلی عَلی اللّه عَلی اللّه عَلی اللّه عَلی مَن تَنَرَّلُ اللّه عَلی اللّه

#### ۲-۸-۴ نظام عرضی

علاوهبر نظام طولی که ترتیب موجودات را از لحاظ فاعلیت و ایجاد، معین میکند، نظام دیگری بر خصوص جهان طبیعت حاکم است که شرایط مادی و اعدادی بهوجود آمدن یک پدیده را تعیین مینماید. به موجب این نظام، که نظام عرضی نامیده میشود، هر حادثه در زمان خاص و مکان خاص و با عوامل اعدادی خاص پدید میآید و زمان خاص و مکان خاص، ظرف حوادث معین هستند. با قبول این نظام، اصل وابستگی اشیاء و تجزیهناپذیری جهان طبیعت در حکمت الهی معنای دقیق تری می یابد.

قاعدهی فلسفی «کلُّ حادِثِ مَسبُوقٌ بِمادهِٔ و مدّهِٔ»، همین چارچوب زمانی و مکانی خاص را برای هر پدیدهای تبیین میکند. از این نظام تکوینی عرضی، گاهی به «وجوب بالقیاس الیالغیر» یاد میکنند تا رابطهی ضروری و وجوبی میان پدیدههای همعرض را توضیح دهند. اصولی که اثبات این پیوستگی ضروری و عمومی بر آنها متکی است، عبارتند از:

- ۱) قانون علت و معلول عمومی؛
  - ۲) ضرورت علت و معلول؛
  - ۳) سنخیت علت و معلول؛
- ۴) جهان هستی، همه به یک علهٔالعلل منتهی میشود. <sup>۳</sup>

#### ۴-۹- بر عدل بودن نظام خلقت

از آنجاکه خالق جهان، واجبالوجود من جمیعالجهات والحیثیات است و همه کمالات ازجمله عدل به نحو وجوب برای خداوند هست، نظام جهان خلقت که از چنین خدایی است، یک نظام عادلانه است و هیچگونه ظلمی در آن راه ندارد. امیرالمؤمنین المیلی می فرماید: «قامت آسمانها و زمین به حکم خداوند برافراشته شده است» و امام جواد المیلی می فرماید: «قامت آسمانها و زمین به حکم خداوند برافراشته شده است» و فرمود: «آسمانها و زمین برافراشته شده است» و فرمود: «به احسان پروردگار است که قامت آسمانها و زمین برافراشته شده است» و فرمود: «آسمانها و زمین با عدالت برپا است» کیس نحوه ی فاعلیت خداوند در جهان برمبنای عدل است. خداوند، چه در نظام تکوین و چه در نظام تشریع، به حق و عدل رفتار می نماید و ظلم نمی کند: ﴿إِنَّ اللّهَ یَاْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ... ـ نحل، ۹۰ ﴾، ﴿وَمَا اللّهُ یُرِیدُ ظُلْمًا لَلْعَالَمِینَ ـ آل عمران، ۱۰ ﴾،

\/\

ا علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، صص۲۰۳–۲۱۶.

<sup>ٔ</sup> علامه طهرانی، محمدحسین، معادشناسی، ج۳، ص۱۳۵.

<sup>&</sup>quot; شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱، صص ۱۳۱–۱۳۴.

<sup>\* «</sup>إِنَّهُ بِالحَقِّ قَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَ الْأَرْضُ» (بحار الأنوار، ج٣٣، ص٤٩٣.)

 <sup>«</sup>قامَتِ السَّماواتُ وَ الأَرْضُ بِحُكمِهِ» (بحار الأنوار، ج٩١، ص٩٩)

<sup>ُ «</sup>بِإِحْسَانِ اللَّهِ قامَتِ السَّماواتُ وَ الْأَرْضُونَ» (بحارالأنوار، ج٣٣، ص٢٥٢)

 <sup>«</sup>بالعدل قامت السماوات و الارض»،فیض کاشانی، ملا محسن، تفسیر صافی، ج۵، ص۱۰۷.

﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّنَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاء مَّحْيَاهُم وَمَمَاتُهُمْ سَاء مَا يَحْكُمُون \* وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْزَي كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ \_ جاثيه، ٢١-٢٢﴾.

وجود تفاوت و اختلاف در جهان، ظلم محسوب نمی شود، بلکه لازمهی نظام داشتن هستی وجود مراتب مختلف و درجات متفاوت برای هستی است. تفاوت و اختلاف آفریده نمی شود، بلکه لازمهی ذاتی آفریدگان میباشد. آنچه نقض بر عدالت یا حکمت می تواند باشد، تبعیض است، نه تفاوت و آنچه در جهان وجود دارد تفاوت است، نه تبعیض. ۱

#### ۴-۱۰- خیر بودن مخلوقات وعدمی یا نسبی بودن شر

آنچه شر و بدی نامیده میشوند، یا خود از سنخ نیستیاند، مانند جهلها، عجزها، فقرها و یا از سنخ هستیاند اما منشأ نیستی می گردند، شر بودنشان از نظر وجود اضافی و نسبی می گردند، مانند زلزلهها، سیلها، تگرگها یا امثال آنها. هستیهایی که منشأ نیستیها می گردند، شر بودنشان از نظر وجود اضافی و نسبی آنها به اشیای دیگر است، نه از نظر وجود فینفسه آنها؛ یعنی هر چیزی که شر است برای خود شر نیست و فینفسه شر آفریده نشده است. وجود حقیقی هر شیء وجود فینفسه اوست که خیر آفریده شده است. وجود نسبی و اضافی برخی موجودات است که احیاناً ممکن است منشأ شر و عدم برای برخی موجودات دیگر گردد.

ریشه ی شروری که خود از سنخ نیستی میباشند، عدم قابلیت قابلهاست و بهمحض قابلیت قابل، افاضه ی وجود از ناحیه ی ذات واجبالوجود، حتمی و لایتخلف است؛ اما ریشه ی شروری که از سنخ نیستی نیستند، لاینفک بودن و جدایی ناپذیری آنها از خیرات است. پس خیرات و شرور، دو صف جداگانه و مستقل از یکدیگر را تشکیل نمی دهند، بلکه شرور لوازم و اوصاف لاینفک خیرات می باشند.

عدمها و نیستیها بهنوبه ی خود مقدمه ی هستیها و خیرات و کمالاتند و مقدمه و نردبان تکامل اند. در هر شری خیری نهفته و در نیستی، هستیای پنهان است. برای وجود یافتن یک واقعیت، تنها فیّاضیت و تامالفاعلیه بودن فاعل کافی نیست، قابلیت قابل هم شرط است؛ عدم قابلیت قابل در موارد زیادی منشأ محرومیت برخی موجودات از برخی خیرات و کمالات می گردد. راز پیدایش برخی نقصها از قبیل جهلها، عجزها، از نظر نظام کلی و جنبه ی ارتباط واجب الوجود همین است.

در جهان، هم خیر است و هم شر، هم سازگاری است و هم ناسازگاری، هم جود است و هم منع، هم نور است و هم ظلمت، هم حرکت و تکامل است و هم سکون و توقف؛ اما آنچه وجود اصیل دارد، خیر است، سازگاری است، جود است، نور است، حرکت است. تضاد، منع، ظلمت، سکون وجودهای تبعی و طفیلی هستند. شر و فساد و نظایر آنها رویهمرفته نارواییهایی هستند که در جهان ماده پیدا می شوند. مفهوم بد و ناروا مفهومی است که با مقایسه به «خوب» و «روا» محقق می گردد. اگر تندرستی که خواستهی نفس و ملائم طبع ماست نبود، هر گز بیماری بد شمرده نمی شد؛ همان طور که زوجیت برای عدد چهار و فردیت برای عدد سه خوب یا بد محسوب نمی گردد، زیرا قیاس در کار نیست.

از حکمت های شر نسبی در عالم ابتلاء و امتحان انسان است تا انسان در بستر ابتلاء و امتحان دست به انتخاب بزند و ظرفیت های خود را فضیلت بخشد و مسیر تکامل را طی کند. قرآن کریم میفرماید «و نبلوکم بالشر و الخیر فتنه – نساء ۳۵» و میفرماید «و لنبلوکم شیء من الخوف و الجوع و نقص من الاموال و الانفس و الثمرات – بقره ۱۵۵» و میفرماید «الذی خلق الموت و الحیاه»

یکی از حکمتها و آثار وجود شر نسبی و اموری از قبیل درد و رنج در جهان معنا داشتن مفاهیم اخلاقی نظیر شجاعت، استقامت، سخاوت و ایثار، و نظایر آن است.<sup>۴</sup>

,,,

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۱۴۹–۱۵۱/ آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۱۶۵.

<sup>،</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص0.148-144

علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج ۱، مقالهی دوم، ص $\alpha$ 

<sup>ٔ</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، اسلام و محیط زیست، صص۱۴۵–۱۶۵.

#### ۱۱-۴ تقسیم جهان به غیب و شهادت

مجموعه مراتب جهان، در نسبت با قوهی ادراک و احساس انسان، به دو مرتبهی غیب و شهادت تقسیم می شود: ﴿ ذَٰلِكَ عَالِمُ الْغَیْبِ وَالشَّهَادَةِ الْغَزِیزُ الرَّحِیمُ \_ سجده، ۶﴾. مرتبه شهادت، مرتبهای است که انسان، با حواس ظاهری می تواند آن را درک کند، هرچند اکنون در فاصلهای از او قرار گرفته باشد که در محدوده ی حواس نباشد و درک نشود. در مواردی، در قرآن کریم کلمه «غیب» به همین معنا به کار می رود، که این یک غیب نسبی است، مثل آنجا که می فرماید: ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنبَاء الْغَیْبِ نُوحِیهَا إِلَیْكَ مَا کُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلاَ قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَذَا فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُقَقِینَ \_ هود، ۴۹﴾ قصص گذشتگان، برای مردم این زمان غیب نسبی است، اما برای خود آنها شهادت است.

مرتبهی غیب، به حقایقی اطلاق می شود که قابل احساس به حواس ظاهره نیست و در دسترس حس قرار نمی گیرد و به این اعتبار نهان است. قرآن کریم مؤمنان را کسانی توصیف می کند که به چنین غیبی ایمان و اعتراف دارند. همچنین آنجا که می فرماید: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَیْبِ لاَ یَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ \_ انعام، ۵۹﴾، مقصود غیب مطلق است. آنجا نیز که غیب و شهادت با یکدیگر ذکر می شوند، مثلاً می فرماید: ﴿عَالِمُ الْغَیْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِیمُ \_ حشر، ۲۲﴾ ناظر بر غیب مطلق است.

از نظر قرآن کریم، هرچه در این جهان است، «وجود تنزلیافته»ی موجودات جهان دیگر است. آنچه در آیهی سابقالذکر «مَفَاتخ» نامیده شده، در آیهی دیگر «خَزَائِنُ» نامیده شده است: ﴿وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاً عِندَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ \_ حجر، ۲۱﴾. بههمین ملاک و مناط است که قرآن مجید، همهی اشیای این جهان، حتی اشیایی نظیر سنگ و آهن را نازلشده مینامد: ﴿وَأَنزَلُنَا الْحَدِیدَ \_ حدید، ۲۵﴾. این تنزل، انتقال از مکانی به مکان دیگر نیست، بلکه مقصود، انتقال از «حقیقت»، و «اصل» است به «رقیقه» و «فرع». پس جهان غیب، حقیقت، اصل و کنه جهان شهادت و جهان شهادت، رقیقه، فرع و وجه جهان غیب میباشد.

#### ۴-۱۲- تقسیم جهان به دنیا و آخرت

اگرچه از یک نظر جهان آخرت، غیب است و جهان دنیا شهادت، ولی از آن نظر به مرتبهی غیب، آخرت گفته میشود که انسان، بعد از زندگی در دنیا به جهان آخرت میرود؛ یعنی آخرت جهانی است که انسان بهسوی آن بازگشت میکند.

دنیا و آخرت، مانند شهادت و غیب، دو مفهوم مطلقاند، نه نسبی، و بهتعبیر قرآن، هر کدام نشئهای جداگانه هستند و احکام وجودی خاص خود را دارند <sup>۱</sup>: ا**ین احکام در بخش فرجامشناسی توضیح داده خواهد شد**.

### ۴-۱۳- وجود اختلاف در جهان

در جهان خلقت، موجودات مختلف و متنوعی وجود دارند که از لحاظ سعهی وجودی، قابلیتها، تواناییها، دوام و بقا، تأثیرگذاری و تأثیر پذیری، عوارض و آثار با یکدیگر متفاوت هستند. این تفاوتها تبعیض محسوب نمیشوند، زیرا تبعیض آن است که در شرایط مساوی و استحقاقهای همسان و قابلیتهای مشابه، بین اشیاء فرق گذاشته شود؛ ولی تفاوت آن است که میان استحقاقها و قابلیتهای نامساوی فرق گذاشته شود. به عبارت دیگر، تبعیض از ناحیهی دهنده است و تفاوت از ناحیهی گیرنده: ﴿إِنَّا کُلُّ شَيْءٍ حَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ \_ قمر، ۴۹﴾، ﴿الَّذِي خَلَقَ سَنْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا مَّا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَي مِن فُطُورٍ \_ ملک، ۳﴾.

تفاوتهای میان موجودات، ذاتی آنها میباشد و لازمه ی نظام علت و معلول. هر معلولی علت خاص و هر علتی معلول خاص دارد. یک معلول مشخص نمی تواند هر معلولی را، بی واسطه یک معلول مشخص نمی تواند هر معلولی را، بی واسطه ایجاد کند. در حقیقت، هر موجود و هر شیئی در نظام علت و معلول جای مشخص و مقام معلومی دارد. یعنی آن معلول، معلول شیء معین است و علت شیء معین و این همان مفهوم دقیق ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ \_قمر، ۴۹﴾ است.

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۱۴۱ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تسنیم، ج۲، صص۱۵۰–۱۸۰.



این نظام علت و معلولی سبب شده که جهان خلقت دارای نظام معین و مشخصی باشد با احسن نظام، و میان مخلوقات این جهان یک رابطهی وثیق طولی و عرضی شکل گیرد که تحتعنوان نظام طولی و نظام عرضی از آن یاد میشود. ۱

#### ۴-۱۴- نظام احسن بودن جهان خلقت

نظام خلقت، نظام احسن و اصلح است و وضعی دیگر و نظامی دیگر احسن و اصلح از این نظام، ممتنع و ناممکن است. جهان موجود، کامل ترین جهان ممکن است. مقصود از جهان موجود، مراتب جهان غیب و شهادت، دنیا و آخرت، گذشته و حال و آینده را شامل می شود. ۲

نظام موجود نظام احسن است و این مطلب، عصارهی آیات قرآنی است که بیان میشود:

- آياتي كه تمام پديدههاي جهان را مخلوق خدا ميداند: ﴿اللّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ \_ رعد،١٤﴾، ﴿وَحَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرُهُ تَقْدِيرًا \_ فرقان،٢﴾.
- آیهای که ضمن ولایت بر نظام فاعلی اشیا، تمام آنها را مجهّز به نظام داخلی دانسته و برای هریک از آنها نظام غائی قائل است: ﴿رَبُنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى \_ طه، ۵٠﴾.
- آیهای که آفرینش تمام مخلوقها را زیبا و نیکو میداند و دلالت دارد بر اینکه هرچه را خداوند آفرید، نیکو آفرید: ﴿الَّذِي اَلَّهِ عَلَقَهُ مِنْ عَلَقُولُونُ عَلَقُولُونُ عَلْمُ عَلَيْ عَلَقُولُونُ عَلَقَهُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلِي عَا

نتیجه آنکه از نظر قرآن کریم، تمام اشیای جهان را خدا آفریده و هرچه را خدا آفریده، نیکو و زیبا آفریده است. <sup>۳</sup>

#### ۴-۱۵- عبادت تكويني مخلوقات

همهی مخلوقات، در حال عبادت و پرستش خداوند هستند و با این عبودیت راه تقرب به او را میپیمایند: ﴿یُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِی السَّمَاوَاتِ وَمَا فِی الْأَرْضِ \_ تغابن، ١﴾. این پرستش به دو نحوهی تسبیح و حمد صورت می گیرد. مخلوقات، با تسبیح تکوینی خدواند را از هر عیب و نقص منزه میدارند و با حمد تکوینی او را به اوصاف کمالیه میستایند. همچنین با این تسبیح و حمد، در حد سعهی وجودی خود، مظهر اسماء جمالی و جلالی خدا میشوند و این اسماء را در خلقت متجلی میکند: ﴿وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ یُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَکِن لاَّ تَفْقَهُونَ تَسْبِیحَهُمْ \_ اسراء، ۴۶﴾.

#### ۴-۱۶- نظام علت و معلولی حاکم بر جهان

نظام علت و معلول و اسباب و مسببات منحصر به علل و معلولات مادی و جسمانی نیست. جهان از بُعد مادی خود، نظام علّی و معلولی مادی دارد و در بعد ملکوتی و معنوی خود دارای نظام علّی و معلولی غیرمادی است. هرکدام مرتبهی وجودی خود را احراز نموده است و نه تنها میان دو نظام تضادی نیست، بلکه نظام ملکوتی حاکم بر نظام مادی است. ازاینرو بر عالم، سلسلههایی از سنن و قوانین لایتخلف حکمفرماست که لازمهی نظام علّی و معلولی است. این سلسلهی قوانین متناسببا مراتب جهان خلقت است و قوانین مراتب ملکوتی عالم بر قوانین نظام مادی حاکمیت دارد. این سلسلهقوانین همه ناشی از فیض الهی و قضا و قدر اوست. قرآن کریم در اینباره می فرماید: ﴿أَلا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرِ \_اعراف، ۵۴﴾.

V/sc

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱، صص۱۲۵–۱۲۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> همان، ج۲، صص۱۴۳–۱۴۴.

علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج $^{\Delta}$ ، ص۱۳.  $^{7}$ 

<sup>ً</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، سرچشمهی اندیشه، ج۳، صص۵۹۶–۶۵۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۱۴۳–۱۴۴ / علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، ص۹۲.

#### ۴-۱۷- نظام قضا و قدری جهان

نظام جهان به تقدیر و قضای الهی است. تقدیر بهمعنای «ندازه گرفتن» و قَدَر نیز بهمعنای «ندازه» است. موجودات جهان، از آنجهت که خداوند حکیم، با علم و حکمت خود حدود، اندازه و ویژگیهای آنها و نحوهی ارتباط آنها با یکدیگر را تعیین می کند، مقدّر به تقدیر الهی هستند. به عبارت دیگر، نقشهی جهان با همهی ریزه کاریها و قانون مندی هایش از علم و حکمت خداوند سرچشمه می گیرد: ﴿إِنَّا كُلُّ شَیْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ \_ قمر، ۴۹﴾ بههمین جهت در نقشهی جهان هیچ نقص و اشتباهی نیست. آب را خداوند با ویژگیهای خاص و اندازه و تقدیرات معینی آفریده است، و این ویژگیها و تقدیرات ذاتی اوست و بهدلیل همین ویژگیهاست که آب نامیده می شود و از سایر اشیاء متمایز می گردد. یکی از قدرها و ویژگیهای آب، رفع تشنگی انسان است و انسان با اعتماد به همین ویژگی آب را می نوشد و سیراب می شود. نادیده گرفتن تقدیرات به معنای قبول جهانی بی نظم و بدون قانون و سراسر هرجومرج است که فقط در قوه ی خیال قابل فرض می شود. نادیده گرفتن تقدیرات به معنای قبول جهانی بی نظم و بدون قانون و سراسر هرجومرج است که فقط در قوه ی خیال قابل فرض است و مصداق خارجی ندارد. خورشید و ماه نیز تقدیرات ویژه ی خود را دارند. قرآن کریم می فرماید: ﴿وَالشَّمْسُ تَجْرِی لِهُسْتُقُنِّ لَهُا ذَلِكَ الشَّمْسُ یَبَغِی لَهَا أَن تُدْرِكَ الْقُمَرَ وَلَا اللَّیْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَکُلُّ فِی فَلَكِ تَقْدِیرُ الْعَلِیمِ \* وَالْقَمَرَ وَلَا اللَّیْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَکُلُّ فِی فَلَكِ یَسْبَحُونَ \_ یس، ۲۸--۲۰ .

این آیات برای ما تبیین میکنند که خداوند مسیر حرکت خورشید و جایگاههای ماه را معین و مقدّر فرموده، بهطوری که میان خورشید و ماه برخوردی پیش نیاید و جای شب و روز عوض نشود. بنابراین می توان گفت: نقشه ی جهان خلقت و نظام تعیین شده ی میان موجودات، که هم نقش و جایگاه هر موجودی را در نظام معین می کند و هم ویژگیها و حدود آنها را، با تقدیر الهی و براساس حکمت اوست.

نظام جهان، علاوهبراینکه بر تقدیر الهی است، با «قضا» و حکم و اراده ی او تحقق و عینیت می یابد. «قضا» به معنای به انجام رساندن، پایان دادن، حکم کردن و حتمیت بخشیدن است. جهان خلقت، از آن جهت که با حکم و فرمان و اراده ی الهی حتمیت می یابد و ایجاد می شود، انجام یافته به قضای الهی هست. به همین جهت، نه تنها در نقشه و تقدیر جهان نقص و اشتباهی نیست، در اجرا و پیاده کردن آن نیز کاستی وجود ندارد، زیرا از قدرت و مشیت الهی و اراده ی الهی نشأت گرفته است. قرآن کریم در این باره می فرماید: ﴿بَدِیعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَإِذَا قَضَی آمْرًا فَإِنَّمَا یَقُولُ لَهُ کُن فَیَکُونُ \_ بقره، ۱۱۷ ﴾. ا

امام صادق الملل می فرماید: «همانا خداوند هرگاه چیزی را اراده کند، اندازه ی آن را معین سازد؛ و هرگاه اندازه ی آن را معین ساخت، به آن حکم کند؛ و هرگاه به آن حکم کرد، آن را اجرا می کند.» ۲

#### ۴–۱۷–۱ قضای حتمی و غیرحتمی در نظام خلقت <sup>۳</sup>

همهی علل و اسباب از علم حق و اراده و مشیت او سرچشمه می گیرد و حق تعالی علفالعلل همهی حوادث و پدیدههاست. همچنین قانون علیت عمومی ایجاب می کند که وقوع هر حادثهای در شرایط مخصوص مکانی و زمانی خودش قطعی و حتمی و غیرقابل تخلف باشد. علوم، قطعیت خود را مدیون این قانون هستند. قدرت پیش بینیهای علمی بشر تا حدودی است که به علل و اسباب حوادث پی برند؛ و چون قضا و قدر، ایجاب تقدیر حوادث ازطریق علل و معلولات است؛ پس قضا و قدر همین حتمیت و قطعیت است. پس تغییر و تبدیل سرنوشت بهمعنی قیام عاملی در نقطهی مقابل قضا و قدر یا درجهت مخالف قانون علیت ممتنع است و این، معنای حتمی بودن قضا و قدر است. در روایتی از امام صادق المنظم کندن و اینباره چنین آمده است: «علم خداوند دوگونه است: یکی علم مکنون و اختصاصی، که جز

V/ A

ا علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی، صص۹۲-۱۰۷.

<sup>ً</sup> قال الصادق ﴿ لِلِّكِ ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ إِذا أَرادَ شَيْئاً قَدَّرَهُ؛ فَإِذا قَدَّرهُ قَضاهُ؛ فَإِذا قَضاهُ أَمْضاهُ» (محاسن، ص٢٤٢ / بحار الأنوار، ج۵، ص١٢١).

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup>این حقیقت تأثیر مبنایی در نظریهی تربیت دارد. لذا نیازمند توضیح بیشتر است.



خداوند کسي از آن آگاهي ندارد و بداء هم از اين علم ناشي ميشود. ديگري علمي که خداوند، فرشتگان و پيامبران را از آن مطلع ساخت و ما نيز آن را ميدانيم.» ا

قضا و قدر غیرحتمی وقتی معنا دارد که در داخل همین قضا و قدر و با حاکمیت آن تبیین شود. تغییر سرنوشت بهمعنی اینکه عاملی که خود از مظاهر قضا و قدر الهی و حلقهای از حلقات علیت است، سبب تغییر و تبدیل سرنوشتی بشود. بهعبارت دیگر، تغییر سرنوشت بهموجب سرنوشت و تبدیل قضا و قدر به حکم قضا و قدر، با توجه به مراتب طولی عالم، امکانپذیر است. این، همان مسألهی عالی و شامخ «بداء» است که قرآن کریم از آن یاد کرده است و فرموده است: ﴿یَمْحُو اللّهُ مَا یَشَاءُ وَیُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْکِتَابِ \_ رعد، ۳۹﴾. امام صادق ﴿لِيُلْ ذیل این آیه فرمود: «همین که شب قدر فرامی رسد، فرشتگان و کاتبان اعمال بندگان، به آسمان دنیا فرود می آیند و آنچه از قضا و قدر الهی را که در آن سال باید رخ دهد می نگارند. اگر خداوند اراده کند چیزی را تقدیم یا تأخیر دارد و یا از آن بکاهد، به فرشته مأمور دستور می دهد آن را محو کند، آنگاه هرچه را که بخواهد ثبت می فرماید.» آ

وجود قضا و قدر غیرحتمی (بداء) در محیط و سیطره ی قضای حتمی بدان جهت است که موجودات جهان بر دو قسماند: برخی از آنها امکان بیشتر از یک نوع خاص از وجود در آنها نیست، مانند مجردات علوی. برخی دیگر امکان بیش از یک نوع خاص از وجود در آنها هست و آنها مادیات میباشند. ماده ی طبیعی استعداد دارد یعنی اگر با علل و عوامل مختلف مواجه شود، تحت تأثیر هرکدام از آنها یک حالت و کیفیت و اثری پیدا کند. برای یک ماده ی طبیعی هزاران «گر» وجود دارد، یعنی اگر با فلان سلسله دیگر مواجه گردد، چنان می شود. پس امور مادی امکان پذیرش هزاران نقش و رنگ دارند و همواره بر سر چندراهی قرار می گیرند، یعنی یک نوع قضا و قدر سرنوشت آنها را معین نمی کند. زیرا سرنوشت معلول در دست علت است و چون این امور با علل مختلف سروکار دارند، سرنوشتهای مختلف در انتظار آنهاست.

این امر که سرنوشتهای گوناگون در انتظار امور مادی است، خود یک سرنوشت حتمی و کلی و یک قضا و قدر حتمی است که ناشی از تقدیر امور مادی است، یعنی امور مادی اینگونه ساخته شدهاند که می توانند پذیرای چندراهی باشند. به عبارت دیگر، قضا و قدر چه از جنبه ی الهی و چه غیر الهی، عاملی در عرض سایر عوامل نیست بلکه مبدأ و منشأ و سرچشمه ی همه ی عاملهای جهان است. هر عاملی که اثری از خود بروز دهد مظهری از مظاهر قضا و قدر است و تحت قانون علیت عمومی است. همان طور که قانون علیت عمومی عاملی که اثری از خود بروز دهد مظهری و چه غیراختیاری، چه حتمی و چه غیرحتمی، داخل در این قانون رخ می دهد. پذیرش قضای غیرحتمی و قبول چندراهی ها در عالم طبیعت، امکان گزینش و اختیار را برای انسان فراهم می کند و زمینه ی ظهور اراده ها و انتخابها و اختیارها می گردد.

ازآنجاکه پذیرش این حقیقت تأثیر مبنایی در نظریهی تربیت دارد، توضیح بیشتر در اینباره داده می شود: تمام امکاناتی که پیشروی جمادات و نباتات و افعال غریزی حیوانی وجود دارد و تمام «گر»هایی که در مسیر شدن آنها هست، در افعال و اعمال انسان هست، به علاوه ی هزاران «گر»های دیگر که ناشی از قوه ی عقل و شعور و اراده ی اخلاقی و قوه ی انتخاب و ترجیح دادن است.

انسان قادر است عملی را که صددرصد با غریزه ی طبیعی و حیوانی او موافق است و هیچ مانع خارجی وجود ندارد، به حکم تشخیص و مصلحت اندیشی بالاتر ترک کند و قادر است کاری که صددرصد مخالف طبیعت اوست و هیچگونه عامل اجبار کننده ی خارجی هم وجود ندارد، به حکم مصلحت اندیشی و نیروی خرد، آن را انجام دهد. انسان، مانند حیوان تحت تأثیر محرکات نفسانی و رغبتهای درونی واقع می شود، اما در مقابل آنها دست بسته و مسخر نیست؛ از یکنوع حریتی که مربوط به قوه ی تمییز و تشخیص اوست، برخوردار است.

الصادق ﴿ لِيَكِي ﴿ إِنَ لِلَّهِ عِلْمَيْنِ عِلْمٌ مَكُنُونٌ مَخْزُونٌ لَا يَغْلَمُهُ إِلَّا هُوَ مِنْ ذَلِكَ يَكُونُ الْبَدَاءُ وَ عِلْمٌ عَلَّمَهُ مَلَائِكَتَهُ وَ رُسُلَهُ وَ أَنْبِيَاءَهُ وَ نَحْنُ نَعْلَمُهُ ﴿ وافَى، ج١، ص١٣ / عار الانوار، ج٢، ص١٣٣)

<sup>َ</sup> قال الصادق ﴿ إِنَّا كَانَ لَيْلَةُ الْقَدْرِ نَزَلَتِ الْمَلَاثِكَةُ وَ الرُّوحُ وَ الْكَتَبَةُ إِلَى سَمَاءِ الدُّنْيَا فَيَكْتَبُونَ مَا يَكُونُ مِنْ قَضَاءِ اللَّهِ تَعَالَى فِي تِلْكَ السَّنَةِ فَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يُفَدِّمَ شَيْئًا أَوْ يُؤَخِّرُهُ أَوْ يَنْقُصَ شَيْئًا أَمْرَ الْمَلَكَ أَنْ يَمْحُو مَا يَشَاءُ ثُمَّ أَفْبَتَ الَّذِي أَرَاد» (بحار الانوار، ج٢، ص٩٩)

وانتگاه امام صادق ا

اینجاست که تأثیر انسان در سرنوشت خود بهعنوان یک عامل مختار معلوم میشود و این امر با وجود بستری بهنام چندراهیها فراهم می گردد. پس انسان از قانون علیت و قضا و قدر آزاد نیست، بلکه آزادی و اختیار او به این معناست که عمل او از خواست و رضایت او و تصویب قوهی تمیز او سرچشمه می گیرد. خلاصه اینکه چون تمام علل و اسباب مظاهر قضا و قدر الهی می باشند، در هر حادثه ای هر اندازه علل و اسباب مختلف و جریانهای مختلف متصور باشد، قضا و قدرهای گوناگون متصور است. آن جریانی که واقع می شود، به قضا و قدر الهی است. آ

#### ۲-۱۷-۴ «سنت»های الهی حاکم بر جهان

اراده و مشیت و قضا و قدر الهی بهصورت «سنت»، یعنی بهصورت قانون و اصل کلی، در جهان جریان دارد. سنتهای الهی تغییر نمی کند. آنچه تغییر می کند براساس سنتهای الهی است. قرآن کریم در اینباره می فرماید: ﴿سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِیلًا \_ احزاب، ۶۲﴾، ﴿سُنَّةَ اللَّهِ فِی الَّذِینَ خَلُوْا مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِیلًا \_ احزاب، ۶۲﴾.

انسان در چارچوب همین سنتها اختیار دارد و عمل می کند. خوبی و بدی دنیا برای انسان به نوع رفتار انسان در جهان و طرز برخورد و عمل او بستگی دارد. نیکی و بدی کارها، گذشته از آنکه در جهان دیگر بهصورت پاداش و کیفر به انسان بازمی گردد، در همین جهان نیز دارای عکسالعمل است. ۲

#### ۴-۱۷-۳ کلی و ضروری بودن قوانین و سنتها

جهان از قوانین و سنت های کلی و عام تبعیت می کند و سنتهای جزیی در داخل سنتهای کلی عمل می نماید. همچنین این سنتها و قوانین، رابطه قراردادی و عارضی با مخلوقات ندارند، بلکه رابطای ضروری و حقیقی با آنها دارند. اگر جهان میخواست براساس مشیتهای خاص و قراردادی و عارضی کار کند و نظامات و قوانین کلی بر طبیعت حاکم نبود، در اینصورت علوم پدید نمی آمد، زیرا عالم ساختار ثابتی نداشت تا در آن به پژوهش و تحقیق بپردازیم. همچنین، عمل و تصرف در جهان امکانپذیر نمی شد، زیرا به این علت انسان می تواند در جهان عمل کند که می داند در طبیعت وحدت رویه وجود دارد. مثلاً آب، دارای خواص معینی است که هرگاه به سراغ آن برویم این خواص را از خود بروز خواهد داد.

#### ۴-۱۸- جهان طبیعت

جهان طبیعت دارای یک واقعیت «ز اویی» و «بهسوی اویی» است. از آن حیث که واقعیت از اویی دارد، ذاتش عین وابستگی و فقر به خداوند است و بهاصطلاح، «حادث ذاتی» است. علاوهبر حدوث ذاتی، جهان طبیعت حدوث زمانی هم دارد؛ یعنی یک واقعیت متغیر و متحرک است، حتی عین حرکت است و چون عین حرکت است، یک حدوث مستمر است و دائماً در حال خلق شدن است. دائماً در حال حدوث و فناست، یک لحظه نیست که جهان خلق و فانی نشود. قرآن کریم در اینباره میفرماید: ﴿لَا إِلَهُ إِلّا هُوَ كُلُ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلّا وَجْهَهُ لَهُ اللهُ عُونَ \_ قصص،۸۸﴾.

حرکت جهان طبیعت، حرکت «بهسوی اویی» است. پس جهان، همانطور که در کل خود یک سیر نزولی طی کرده و در حال طی کردن است، یک سیر صعودی بهسوی او نیز دارد. همه ازآن خداوند هستند و بهسوی او بازگشت مینمایند. قرآن کریم در اینباره می-فرماید: ﴿إِنَّا لِلّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ \_ بقره،۱۵۶﴾، ﴿إِلَى اللَّهِ تَصِیرُ الأَمُورُ \_ شوری،۵۳﴾، ﴿إِلَی رَبِّكَ مُنتَهَاهَا \_ نازعات،۴۳﴾.

. . . . .

شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱، صص $\pi$ ۸۹–۳۸۵.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> همان، ج۲، ص۸۵.

#### ۴-۱۸-۱ متحرک و زمان مند بودن طبیعت

جهان طبیعت، ترکیبی از قوه و فعل است. این جهان، امکان بالقوه صورتهای غیرمتناهی و فعلیتهای غیرمتناهی را دارد. حرکت در طبیعت عبارت است از خروج تدریجی قوه و فعل. یعنی طبیعت با حرکت خود به فعلیتهای کمالی که بهصورت بالقوه در وجود اوست، دست می یابد. حرکت، یک امر عارضی برای طبیعت نیست. طبیعت، ذاتاً متحرک و مساوی با حرکت است. بنابراین، حرکت و تحول و تکامل از حالت بالقوه بهسوی کمال قانون عمومی طبیعت است. این حرکت، تنها در ظواهر و اعراض و اوصاف جهان طبیعت رخ نمی دهد، بلکه ذات و جوهر جهان، جوهری بالذات متحرک است، زیرا بالذات کمال جو است. آمیختگی به قوه و فعل در جوهر جهان طبیعت نهفته است. ازاینرو، هر پدیده ی جوهری، قطعه حرکتی است که از قطعههای قبلی و بعدی خود منفصل نیست. حرکت، خودش مطلوب بالذات واقع نمی شود، بلکه کمال اول برای رسیدن به کمال ثانی است. حرکت، طی مسیر است برای رسیدن به غایت یا همان خروج تدریجی است. البته همین خروج تدریجی نسبت به حالت بالقوه، کمال است. (

موجودات و انواع موجودات طبیعی، حرکات جوهری متناسببا خود را دارند و به تعداد این انواع، حرکتهای جوهری هست که از نظر شدت و ضعف با یکدیگر متفاوتند. البته جهان طبیعت بهعنوان یک واقعیت حقیقی، دارای یک حرکت عمومی است که غایت آن تجرد از ماده و رسیدن به فعلیت خالص است. زمان مقدار حرکت است و چون حرکات متعددی در جهان هست، به تعداد این حرکتها، زمان نیز میتوان فرض کرد. پس زمان، امری فراسوی طبیعت و محیط بر طبیعت نیست که طبیعت مانند مظروفی در آن قرار گیرد. زمان ساختهی وجود جهان طبیعت است و محال است که پیش از طبیعت یا بعد از طبیعت تحقق داشته باشد. اصولاً برای طبیعت پیشی و بعدی زمانی معنی ندارد.

#### ۲-۱۸-۴ تضاد و تزاحم در عالم طبیعت

عالم طبیعت و دنیایی که انسان در آن زندگی میکند آمیختهای از اضداد است؛ حیات و موت، بقاء و فنا، تاریکی و روشنایی، سلامتی و بیماری، جوانی و پیری و بالأخره خوشبختی و بدبختی. تغییرپذیری ماده ی جهان و حرکت تکاملی آن ناشی از همین تضادهاست. اگر این تضادها و تزاحم نبود، هرگز تنوع و تکامل رخ نمیداد و عالم هر لحظه نقش تازه بازی نمیکرد و نقوشی جدید بر صفحه گیتی آشکار نمیشد.

درحقیقت می توان گفت قابلیت ماده برای پذیرش صورتهای گوناگون و امکان استعدادی که در ذات ماده و موجودات مادی است، از یک طرف و تضاد صور و فعلیتها با یکدیگر ازطرف دیگر، سبب تخریب گذشته و ساختن آینده و بردن نقشهای کهنه و آوردن نقشهای نقشهای نو شده است. هم انهدام و ویرانی معلول تضاد است و هم تنوع و تکامل؛ زیرا اگر چیزی منهدم نمی شد، تشکل تازه ی اجزاء با یکدیگر و ترکیب و تکامل مفهوم نداشت. جهان طبیعت مملو از قطعها و وصلها، بریدنها و پیوند زدنها، قیچی کردنها و دوختنهاست و این لازمه ی ساختمان مخصوص این عالم است. ماده ی جهان طبیعت همچون سرمایه ای است که در گردش است و سودهایی که تولید می کند و نه می کند رهین جریان و گردش آن است. اگر جهان، ثابت و لایتغیر بود، مانند سرمایههای راکد می شد که نه سودی تولید می کند و نه زیانی بهبار می آورد. البته این گردش سرمایه گاهی سود بهبار می آورد و گاهی زیان. اما اگر مجموعه ی سرمایهها را درنظر بگیریم، حتما زاینده و فزاینده است.

امیرالمؤمنین طبی در موارد متعددی از خطبههای خویش به قانون تزاحم و تضاد اشاره فرموده است. بهطور مثال، دربارهی آفرینش انسان و ساختمان وجودی او می فرماید: «با سرشتهای گوناگون عجین شده؛ در او هم اجزاء همسان و متشابه به کار رفته و هم اشیاء ناهمسان و متباین.» همچنین، آن بزرگوار دربارهی معرفت خدا، از این اصل که: ﴿... لَیْسَ کَمِفْلِهِ شَيْءٌ... ـ شوری، ۱۱﴾ استفاده کرده و مقایسهای

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۴، مقالهی یازدهم، صص۸۴۳–۸۴۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> گنج و مار و گل و خار و غم و شادی به همند (سعدی شیرازی)

<sup>&</sup>quot; «مَعْجُوناً بِطِينَةِ ٱلْأَلْوَانِ ٱلْمُخْتَلِفَةِ وَ ٱلْأَشْبَاهِ ٱلْمُؤْتِلَفَةِ وَ ٱلْأَصْدَادِ ٱلْمُتَعَادِيَةِ وَ ٱلْأَخْلَاطِ ٱلْمُتَبَايِنَةِ...» (نهجالبلاغه، خطبه ١)

منفی بین خدا و جهان بهعمل آورده و میفرماید: «از تضادی که بین موجودات برقرار کرده، دانسته میشود که برای او ضدی نمیباشد.» از مقارنه ای که بین ایشان ایجاد کرده است، شناخته میشود که وی قرینی ندارد. میان نور و ظلمت، وضوح و ابهام، خشکی و نم، گرما و سرما تضاد برقرار ساخته است. بین طبیعتهای دشمن و متضاد، الفت انداخته و بیگانهها را بههم پیوند کرده است؛ دورها را با یکدیگر نزدیکها را از یکدیگر دور ساخته است. ۲

مقصود صدرالمتألهین از این عبارت که میگوید «لولا التضاد ما صحّ دوام الفیض عن المبدأ الجواد» ٔ همین است که تزاحمهای عالم طبیعت زمینهی تکامل موجودات و بستر حرکت آنهاست. ٔ

البته باید گفت اگرچه حرکت و تکامل دو امر انفکاکناپذیرند، اما در پارهای موارد، بهویژه در حرکتهای مکانی و وضعی، دو جریان در کنار هم و همراه با هم رخ میدهد و درنتیجه اشتداد رخ نمیدهد؛ آن دو جریان یکی جریان کامل گشتن است و دیگری جریان ناقص گشتن. مثلاً در حرکت مکانی، جسم وقتی از نقطهای به نقطهی دیگر حرکت میکند و از حالت بالقوه یک مکان به حالت بالفعل آن درمی آید، بهناچار مکان نخست را رها خواهد کرد و تا آن را رها نکند، نمی تواند در مکان جدید قرار گیرد.

#### ۴-۱۸-۳ رو به تکامل بودن جهان طبیعت

جهان طبیعت یک واقعیت رو به تکامل است یعنی دارای صیرورت و حرکت رو به کمال است. همانطور که کل جهان یک مجموعه ی رو به کمال است، هر چیزی از این جهان نیز کمال ویژه ی خود را دارد و نقش مخصوص خود را در مجموعه ی حرکت تکاملی جهان ایفاء می کند. درواقع اجزای جهان به منزله ی سلسله مراتب، تکاملی و پلهای صعودی هستند که با تکوین هر مرتبه، استعداد تکوین مرتبه ی بعد فراهم می شود. پس موجودات جهان با نظامی هماهنگ به یک «سو» و یک مرکز تکامل می یابند. به همین ملاک است که آفرینش هیچ موجودی عبث و بیهوده نیست. ۶

«قانون عمومی جهان طبیعت تحول و تکامل است». قانون نامبرده را چنانکه در فلسفه ما مسلم و مورد قبول است، دانشمندان علوم امروزه نیز پذیرفتهاند؛ زیرا آزمایشهایی که در مورد انسان و حیوان و نبات در رشتههای مربوط به آنها انجام گرفته، نشان میدهد که این انواع در یک حال قرار نگرفته و پیوسته بهسوی تکامل تکاپو نموده و احتیاجات و نواقص طبیعی خود را روزبهروز بهتر تأمین کرده و به پیش میروند. کنجکاوی در زندگانی ممتد و تاریخی نوع انسان و مقایسهی انسان امروز با انسان اولی این حقیقت را روشنتر میسازد. ۲

#### ۴-۱۸-۴ تکامل تدریجی

تدریج و تکامل، یکی از قوانین و سنتهای الهی در جهان طبیعت است. جهان طبیعت گاهوارهی تکامل انسانی و سایر مخلوقات طبیعی است. نوع انسانی تدریجاً متوجه کمال است و جامعهی بشری بهمرور زمان کامل تر می شود. ظهور این تکامل در شرایع آسمانی نیز ضروری است و قرآن کریم نیز همین تکامل تدریجی را (چنانکه از راه عقل بهدست می آید) تأیید می کند و چنانکه از آیاتش استفاده می شود، هر شریعت لاحق از شریعت سابق کامل تر است. قرآن کریم در اینباره می فرماید: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِما بَیْنَ یَدَیْهِ



ا ﴿ وَ بِمُضَادَتِهِ بَيْنَ الْأَشْيَاءِ عُرِفَ أَنْ لَا ضِدّ لَهُ... » (اصول كافي، ج١، ص١٨٨)

۲ نهجالبلاغه، خطبه۱۸۴.

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> صدرالمتألهين، الاسفار الاربعه، ج٣، ص١١٧.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱، صص۱۸۷–۱۹۲.

 $<sup>^{0}</sup>$  علامه طباطبایی، محمدحسین، نهایه الحکمه، صص $^{0}$ ۷۸.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۸۳.

 $<sup>^{</sup>m V}$ علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۲، مقالهی ششم، ص۲۱۸.

 $<sup>^{\</sup>Lambda}$  علامه طباطبایی، محمدحسین، شیعه در اسلام، ص $^{\Lambda}$ 

## - ورانگاه امام صادی

## ۴–۱۹– چالشها

| چالش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تيتر بحث                             | کد |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|----|
| بسیاری از انسانها خالقیت خداوند را میپذیرند ولی عملاً ربوبیت او را انکار میکنند. مردم عرب جاهلی و نیز تمدن جدید منکر ربوبیت خداوند هستند. فرعون از حضرت موسی الملی میخواهد که رب خود را معرفی کند نه خالق خود را، چون فرعون خود را رب مردم میدانست. بههمین جهت حضرت موسی الملی فرمود: ﴿رَبُنَا الَّذِي أَعْطَی کُلَّ شَيْءٍ خَلْقُهُ ثُمَّ هَدَی له طه، ۵۰﴾. در بیان حضرت موسی الملی نه نه نه خداوند خالق هر چیزی معرفی شده بلکه هدایت کننده ی هرچیز نیز معرفی شده که هدایت، خود از شئون ربوبیت است. | ۳–۴– تحت ربوبیت<br>الهی بودن جهان    | 1  |
| با انکار ربوبیت تکوینی خداوند، ربوبیت تشریعی اورا نیز منکر میشوند و بهتبع قوانین الهی را<br>نیز نمیپذیرند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                      | ۲  |
| چون میان غایتمندی جهان و ربوبیت الهی رابطه است، معمولاً منکران ربوبیت، به انکار غایتمندی جهان نیز میپردازند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                      | ٣  |
| شرور در عالم بر خیرات غالب هستند و انسانها نوعاً در مقابل شرور و انواع آلام و مصائب سر فرود آوردهاند، تا آنجا که هیچ انسانی را نمی توان پیدا کرد که از هیچ درد و شری رنج نبرد. ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                      | ۴  |
| جهان فینفسه نه خیر است و نه شر. خوش بینی یا بدبختی مربوط به جهان نیست، بلکه این انسانها هستند که می توانند از جهان یک مدینه ی فاضله یا مدینه ی رذیله بسازند. ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۹-۳- خیر بودن<br>مخلوقات و نسبی بودن | ۵  |
| وجود شرور در جهان با اعتقاد به خداوند بهعنوان خالقی با قدرت و علم و خیرخواهی مطلق ناسازگار است. اگر خداوند قادر وعالم و خیرخواه مطلق است، باید جهان را بهنحوی خلق می کرد که برای تحقق خیر کثیر، وجود شر لازم نباشد."                                                                                                                                                                                                                                                                                 | شر                                   | ۶  |
| مبتنی کردن حرکت بر جنگ و تضاد و درگیری و نادیده گرفتن بحث قوه و فعل؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۳-۱۴ وجود اختلاف                     | ٧  |
| تفسیر دیالکتیکی از حرکت و ارائهی تضاد درونی برای حرکت؛ یعنی همان دیدگاه بالا با این قید که تضاد، درونی است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | در جهان، نه تبعیض                    | ٨  |
| برداشت جبرگرایانه از عالم ازطریق تصویر غلط از قدرت خداوند و اینکه هرچه آن خسرو کند<br>شیرین بود؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                      | ٩  |
| نفی ویژگی ذاتی برای موجودات، ازجمله انسان بهمنظور اثبات قدرت مطلق خداوند؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۳-۱۷-۳ کلی و                         | 1. |
| برداشت جبر گرایانه از جهان، با نفی خداوند و پذیرش ماتریالیسم؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ی ر<br>ضروری بودن قوانین             | 11 |
| تلقی ساعت گونه از جهان و نفی وابستگی پیوستهی جهان به خداوند؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عالم                                 | ١٢ |
| غفلت از تصرف پیوسته خداوند در جهان؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                      | ۱۳ |
| تلقی تفویضی از اختیار انسان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                      | 14 |

.

۱ آیین بودا، آیین گنوی، ابوالعلای معری و اندیشههای نهیلیستی معاصر که نیستی و نابودی را در جهان اصل قرار میدهند.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> ویلیام جمیس، بهنقل از خدا و مسأله شر، صص۱۲۹–۱۳۴.

<sup>&</sup>quot; ديويد هيوم، دين طبيعي، جي ال مكي، بهنقل از كتاب خدا و مسأله شر، صص١٣٩-١۴۵.

# - ورانشاه ام صادی

## ۲--۲- نشانگرها (دلالتها)

| نشانگر (دلالت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تيتر بحث                                       | کد           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--------------|
| أ. ثانياً اين جهانيينى به زندگى معنى مىدهد و انديشهى لغو و بيهوده بودن زندگى را از<br>ذهنها خارج مىسازد. زيرا هم براى جهان، خالق عالم و حكيم اثبات مىكند و هم<br>بهترين غايت را ارائه مىهد.<br>ب. ثالثاً آرمانساز و شوقانگيز است. زيرا انسان، خود را جزئى از جهانى مىبيند كه غايتمند<br>است و آن غايت، زيباترين و برترين غايت ممكن مىباشد. | ۳-۲- حقیقت «از<br>اویی» و «بهسوی<br>اویی» جهان | ١            |
| تعلیم و تربیت اسلامی باید نگاهی کلنگر و تعاملی به همهی اجزای هستی داشته باشد. اهدف نهایی انسان و تعلیم و تربیت، هدفی یگانه است. ۲                                                                                                                                                                                                          | ۳-۳- واحد حقیقی<br>بودن جهان                   | ٣            |
| انتقال از ربوبیت تکوینی به ربوبیت تشریعی و پذیرش برنامهی تربیتی و هدایتی او در زندگی (نظریهی تربیت).<br>مبتنی کردن هر نظام تربیتی بر تعالیم اسلام بهطوری که این نظام از متن اسلام استخراج شود.                                                                                                                                             |                                                | ۴            |
| با توجه به بند ۳-۵-۱، هدف خلقت انسان شتاب با ویژگیهای وی تعریف میشود و هدف نهایی تربیت اسلامی نیز بر اساس آن تعیین میشود که عبارتاند از:وصول انسان به عالی ترین کمالات استکه از آن به «قرب الهی» تعبیر میشود و امری ذومراتب است و طبعاً هدف نهایی، رسیدن به بالاترین درجهی ممکن قرب به خداوند است.                                         | ۳–۵– غایات ذاتی و<br>کلی داشتن مخلوقات         | ۶            |
| ظرفیتها و قابلیتهای وجودی مختلف انسان، لغو و بیهوده نیستند و برای وصول انسان به هدفی حکیمانه در او بهودیعت نهاده شدهاند. <sup>۴</sup>                                                                                                                                                                                                      | ۳-۵-۲- نظام خلقت،<br>تحت هدایت و تدبیر<br>الهی | ٧            |
| تشخیص فطرت و خلقت ویژه و ساختار خاص خلقتی انسان؛<br>تشخیص غایت متناسببا فطرت انسان؛<br>تشخیص راه و صراط متناسببا فطرت و غایت انسان.                                                                                                                                                                                                        | ۳–۵–۳– هدایت<br>عامهی الهی                     | ۸<br>۹<br>۱۰ |
| نظام عرضی و ویژگی ذاتی بهصورت یک اصل موضوعه مورد قبول دانشمندان است و همین اصل سبب پیدایش رشتههای گوناگون علوم شده است.<br>آزمایشهای دانشمندان همه برمبنای اصل موضوع قرار دادن ویژگی ذاتی برای موجودات و                                                                                                                                   | ۳–۷– نظاممند بودن                              | 11           |
| قبول اصل سنخیت است.<br>شناخت نظام عرضی سبب افزایش قدرت تسلط انسان بر طبیعت می گردد.<br>رابطهی ویژگی ذاتی موجودات و قبول طبیعت، غریزه و فطرت.                                                                                                                                                                                               | جهان خلقت                                      | 18           |
| نظام تعلیم و تربیت اسلامی باید هماهنگ با عدالت حاکم بر نظام خلقت، اصل تناسب و اعتدال را رعایت کند. یعنی در همه ی مراحل برنامهها را مطابق با قابلیت و توان انواع مخاطبان در                                                                                                                                                                 | ۳-۸- بر عدل بودن<br>نظام خلقت                  | ۱۵           |



<sup>ٔ</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۴۷.

۲ همان، ص۱۴۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> همان، ص۱۵۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> همان، ص۱۵۰.



| نشانگر (دلالت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تيتر بحث                              | کد |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----|
| یادگیری و تربیتپذیری تنظیم کند و تکالیف، انتظارات و ارزیابی از آنها را بر همین اساس انجام دهد. ۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |    |
| تعلیم دانش باید بهنحوی باشد که ایمان عالم به غیب را تقویت نماید و به انکار مراتب عالی وجود منجر نشود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       | 18 |
| باید راههای درک حقایق ماورای حس به دانشجویان (متربیان) آموخته شود. یعنی در نظریهی معرفتشناسی، ابزار معرفت انسان منحصر به ابزار شناخت عالم طبیعت نگردد و توانایی انسان در معرفت به حقایق غیب مورد تأکید قرار گیرد.                                                                                                                                                                                                                                              | ۳-۱۱- مراتب داشتن<br>جهان (اصل ترتیب) | ١٧ |
| در تمام مراتب تعلیم و تربیت، رابطهی عالم غیب و شهادت و دنیا و آخرت مورد توجه قرار گیرد و آثار این توجه در برنامهریزیها مشخص گردد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                       | ۱۸ |
| وجود تزاحمها، امکان ابتلاء را برای انسان فراهم می کند (انسانشناسی) و ابتلاء سبب بروز استعدادها و رشد و تکامل می شود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۳-۱۸-۳ تضاد و<br>تزاحم در عالم طبیعت  | 19 |
| در تعلیم و تربیت با موانعی مواجه خواهیم بود. عوامل دخیل در تعلیم و تربیت و نیز روشها با یکدیگر تزاحمهایی دارند. این تزاحمها، در رشد و شکوفایی ساحتهای مختلف تعلیم و تربیت نیز وجود خواهند داشت. درنتیجه در تعلیم و تربیت باید به این تزاحمها توجه داشت و با برنامهریزی و اجرا در مراحل مختلف در تعیین اهداف میانی و مراحل، وضع اصول ناظر بر به کارگیری عوامل و موانع و به کارگیری روشها، اولویتهای تربیتی را در هر زمان و برای هر دسته از مخاطبان در نظر گرفت. | ۳-۱۴- وجود اختلاف<br>در جهان          | ۲٠ |
| عبادت تکوینی انسان همراه با سایر مخلوقات؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                       | 71 |
| عبادت تشریعی و اختیاری انسان درجهت هماهنگی با نظام خلقت؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۳–۱۵–۳ عبادت                          | ۲۲ |
| حقیقت عبادت، تسبیح و حمد است که در میان همهی مخلوقات مشترک است؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تكويني موجودات                        | ۲۳ |
| هدف اساسی نظام اسلامی، عبودیت انسانهاست.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       | 74 |
| نظام على و معلولى و قضا و قدرى جهان، عامل محدودكنندهى انسان نيست؛ زيرا اصل اختيار انسان، از قضا و قدر جهان است. قضاى الهى به هيچ حادثهاى مستقيماً و بلاواسطه تعلق نمى گيرد، بلكه هر حادثه از راه علل و اسباب خودش رخ مىدهد و در مورد اعمال انسان، اراده و اختيار انسانى، جزء سلسلهى علل اعمال است.                                                                                                                                                             |                                       | ۲۵ |
| آنچه که اراده و اختیار انسان را محدود میکند و افعال انسان، بهناچار از چارچوب آن تبعیت میکند، قوانین طبیعی و ملکوتی حاکم بر خلقت است. ۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۳-۱۷- نظام قضا و<br>قدری جهان         | 78 |
| امکان تبیین فطرت برای انسان بهعنوان ویژگیها و تقدیرات ذاتی انسان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ∪ <del>(</del> ,                      | ۲۷ |
| تبیین درست جایگاه اختیار و دیدن اختیار انسان در چارچوب قانونمندی جهان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                       | ۲۸ |
| نفی پوچ گرایی ناشی از این پندار غلط که جهان طرح و نقشه از قبل تنظیم شده ندارد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       | 79 |
| نفی جبرگرایی اشعری و تفویض معتزلی.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                       | ٣٠ |

<sup>ٔ</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۵۳.



<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۳۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۲۹۱.

| کد | تيتر بحث               | نشانگر (دلالت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
|----|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ۳۱ |                        | تأکید بر قدرت اختیار و توانایی انسان، در آموزشها، بدون اینکه جایگاه خداوند تضعیف شود و تکیه ی انسان بر غیب فراموش گردد و مفاهیمی همچون توکل کمرنگ شود.                                                                                                                                                                |  |
| ٣٢ |                        | تأکید بر قدرت خلاقیت انسان و توانایی وی در تصرف طبیعت، ازطریق شناخت هرچه بیشتر قوانین طبیعت و وفق دادن خود با آن قوانین و بهرهمندی از آن قوانین.                                                                                                                                                                      |  |
| ٣٣ |                        | اصلاح فرهنگ جامعه از افراط و تفریط دربارهی قضا و قدر و ایجاد تعادل در تلقی نسبتبه اختیار و قضا و قدر.                                                                                                                                                                                                                 |  |
| 74 |                        | تربیت انسانهایی که شرایط نامساعد و غلط اجتماعی را به حساب تقدیر الهی نگذارند و خود را مسئول تغییر شرایط غلط بدانند و درجهت اصلاح جامعه اقدام کنند.                                                                                                                                                                    |  |
| ۳۵ |                        | مخاطبان درعین باور داشتن به اختیار، به قضا و قدر الهی معتقد باشند و این اعتقاد موجب جبرانگاری و احساس بیمسئولیتی در آنها نشود.\                                                                                                                                                                                       |  |
| ٣۶ |                        | تعلیم و تربیت باید موجب تقویت روحیهی زهد گردد. به گونه ای که متربی با ایمان به آنکه سرنوشت او با تدبیر نیکوی الهی تعیین می شود، اولاً بر گذشته و نعمتهای ازدست و نعمتهای اندوهگین نشود، ثانیاً نسبت به آینده و نعمتهای در اختیار، سرمست و مغرور نگردد. ۲                                                              |  |
| ٣٧ |                        | وجود راههای متعدد پیشروی انسان؛                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| ٣٨ | ۳–۱۷–۱ قضای            | ارتباط میان گزینش راه بهتر و کامل تر با قوهی تشخیص انسان؛                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| ٣٩ |                        | امكان تبيين اختيار انسان؛                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| 4. | نظام خلقت              | امکان تبیین مسئولیت انسان و سازندگی خودش بهدست خودش؛                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| 41 |                        | ضرورت شناخت عوامل طبیعی و معنوی و تأثیر آنها در تکامل و رشد یا توقف و شقاوت.                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| 47 |                        | توجه به جایگاه حقیقی انوار قدسیهی پیامبر اکرم و اهلبیت معصوم ایشان ایگی در مباحث مربوط به انسان شناسی و مقام انسان.                                                                                                                                                                                                   |  |
| ۴۳ |                        | بهرهمندی از حقیقت محمدیه و اهلبیت معصوم ایشان در نظام تربیتی، هم از جنبهی تکوینی و هم تشریعی: از حیث تکوینی، واسطه قرار دادن آن بزرگواران در دعا و امداد گرفتن از خداوند؛ از حیث تشریعی، گرفتن برنامهی جامع تربیتی از تعالیم ایشان.                                                                                   |  |
| 44 | ۳–۱۸–۵ وسائط           | استفاده تربیتی از نقش سایر وسائط (فرشتگان، عرش و) و امداد جستن از آنها.                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| ۴۵ | عالم خلقت ـ<br>فرشتگان | نقش و جایگاه حقیقی وسائط جبروتی و ملکوتی در زندگی روزمره انسانها، مانند حضور فرشتگان در اوقات و فرشتگان در اوقات و زمانهای خاص و تأثیر این توجهات در برنامهریزیها.                                                                                                                                                    |  |
| 49 |                        | توجه به نقش عوامل معنوی در زندگی انسانها درطول عوامل مادی و طبیعی: ﴿وَلُوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرِی آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ اعراف،٩٥﴾. عوامل طبیعی و رفتار انسانها ایجاد زمینه و قابلیت برای نزول نعمت یا بلا ازجانب عوامل معنوی مینماید و این حقیقت باید در برنامههای تربیتی موردنظر باشد. |  |
| 44 | ٣-٨-٣- وسائط عالم      | توجه به نقش شیطان در ضلالت انسانها در نظریه تربیت؛                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |

<sup>ٔ</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۴۶.

۲ همان.

| نشانگر (دلالت)                                                                                                                                                                                                                                                        | تيتر بحث                               | کد |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|----|
| نحوهی تأثیر گذاری شیطان بر انسان؛                                                                                                                                                                                                                                     | خلقت ـ جن و                            | ۴٨ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                       | شيطان                                  | 49 |
| شناخت حزب شیطان در تاریخ و دنیای معاصر و شیطان بزرگ                                                                                                                                                                                                                   |                                        | ۵٠ |
| اهداف تعلیم و تربیت در هر مرحله تدریجی است. عوامل و موانع نیز بهصورت تدریجی عمل میکنند. این مراحل درعینحال باید بهصورت یک کل بههم پیوسته و بدون مرزهای کاملاً دقیق و مشخص مورد توجه قرار گیرند و اصول و روشهای تعلیم و تربیت نیز باید بهتناسب اصل تدریج تعیین شوند. ا | ۱۹-۳- متحرک و<br>زمانمند بودن<br>طبیعت | ۵۱ |



<sup>ٔ</sup> فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۳۳.





#### ۵-۱- چیستی معاد

اعتقاد به معاد و بازگشت به پیشگاه خداوند یکی از اصول جهانبینی اسلامی و از ارکان اعتقادی و ایمانی دین اسلام است. اعتقاد به معاد، یعنی اعتقاد به بازگشت به پیشگاه خداوند و ورد به زندگی جاوید در عالم دیگر، برمبنای اعمالی که انسان در عالم دنیا انجام داده است. ایمان به آخرت شرط مسلمانان خارج میشود. این ایمان را از دست بدهد و انکار کند از زمرهی مسلمانان خارج میشود. ابیان قرآن کریم در اینخصوص چنین است: ﴿إِلَهُکُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَالَّذِینَ لاَ یُوْمِئُونَ بِالآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُنکِرَةٌ وَهُم مُسْتَکْبِرُونَ \_ نحل، ۲۲﴾، ﴿أَنَّ الَّذِینَ لاَ یُوْمِئُونَ بِالآخِرَةِ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِیمًا \_ اسراء، ۱۰﴾. بنابراین، معاد در ریشه در توحید دارد وجه» بهسوی اویی» توحید است؛ به عبارت دیگر: همان حقیقتی که مبدأ جهان است، مقصد و غایت جهان نیز هست.

حقیقت معاد، بازگشت اشیاء با تمام وجودشان به حقیقتی است که از آن وجود یافتهاند. ازآنجاکه جهان «ز خدا» است و ماهیت «از اویی» دارد، به خداوند بهعنوان غایت خود بازگشت میکند؛ یعنی جهان، ماهیت «بهسوی اویی» نیز دارد. کقرآن کریم به این حقیقت چنین اشاره مینماید: ﴿إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ \_ بقره،۱۵۶﴾، ﴿إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعْدَ اللّهِ حَقًّا إِنَّهُ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِیدُهُ... \_ یونس،۴﴾.

#### ۵-۲- ضرورت معاد

حکمت و عدل الهی مقتضی ضرورت معاد است؛ ۳

#### ۵-۲-۱- ضرورت معاد برمبناي حكمت الهي

دنیا و طبیعت مساوی با تغییر و دگرگونی است و ثبات در آن راه ندارد. هر غایت و مقصودی که در طبیعت درنظر بگیریم، بهنوبهی خود تغییر می کند و دگرگونی می پذیرد. بنابراین همهی مراحل طبیعت، خاصیت منزلهای بین راه را دارد و هیچ کدام مقصد نهایی نیست. قرآن کریم درخصوص افرادی که منزل را مقصد می انگارند و مطلوب خود را دنیا می دانند می فرماید: ﴿الَّذِینَ یَسْتَحِبُّونَ الْحَیّاةُ اللَّهُ یَنِمْعُونَهَا عِوْجًا أُولِیْكَ فِی صَلالٍ بَعِیدٍ \_ إبراهیم، ٣﴾. ازآنجاکه خداوند حکیم است و کار بیهوده و عبث از او محال است و هر مخلوقی را که بیافریند به کمال لایقش می رساند، برای جهان مرحلهای قرار داده است که غایت نهایی این جهان به حساب می آید و آن سرای جاودانهی آخرت است. اگر جهان آخرت که جهان جاودانگی است نبود، جهان طبیعت و دنیا مقصد نهایی نداشت (مقصدی که واقعاً مقصد باشد نه «مرحله» و «منزل»، خلقت و آفرینش «عبث» و «باطل» و «لعب» بود. ﴿أَفَحَسِنُتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاکُمْ إِلَیْنَا لَا تُرْجَعُونَ \_ مؤمنون،۱۱۵﴾، ﴿یَا قَوْمٍ إِنَّمَا هَذِهِ الْحَیَاةُ الدُنْیَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الْآخِرَةَ هِی دَارُ الْقَرَارِ \_ غافر، ۳۹﴾. امیرالمؤمنین علی (لیکِن می فرماید: «دنیا خانهی عبور و آخرت خانهی اقامت است» و از آنجاکه غایت و مقصد هر چیز، به آن چیز معنا می دهد، آخرت است که نیز می می می فرماید: ﴿أَفَحَسِبُتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاکُمْ عِبَنًا وَأَنْکُمْ إِلَیْنَا لَا تُرْجَعُونَ \_ مؤمنون،۱۵۵﴾.

یکی از کاربردهای حق در قرآن کریم، هدف داشتن و غایتمند بودن است و قرآن کریم، به این معنا آفرینش جهان را بر حق اعلام می کند و می فرماید: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ \_ انعام، ۷۳﴾. همچنین، باطل بودن آفرینش جهان را رد می کند و می فرماید: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا لَاعِینَ \* مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا یَعْلَمُونَ \_ دخان، ۳۸–۳۹﴾، ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالْأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا لَاعِینَ \* مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا یَعْلَمُونَ \_ دخان، ۳۸–۳۹﴾، ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالْأَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا لَاقِینَ کَفَرُوا مِنَ التَّارِ \_ ص، ۲۷﴾. ٥

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۵۰۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۱۱۹ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، صص۴۳۲–۴۳۵.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، سرچشمهی اندیشه، صص۵۱۷–۵۵۴.

<sup>ً</sup> قال اميرالمؤمنين ﴿ لِللِّهِ ﴿ إِنَّمَا الدُّنْيَا دَارُ مَجَازِ وَ الاَخِرَةُ دَارُ قَرَارٍ » (نهجالبلاغه، خطبه ٢٠١)

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۵۳۴.

خداوند حکیم که در نهاد جان انسانها محبت به هستی جاودانه و بقا را قرار داده و همانطور که حضرت ابراهیم ﴿ اِللَّيْلُ وَاَعَى كَوْكُبًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمّا أَفَلَ قَالَ لا أُحِبُ الآفِلِينَ \_ انعام، ۷۶﴾ این جاودانطلبی اقتضای آن دارد که یک جهان جاویدان که از زوال مصون است، وجود داشته باشد. حق و صدق بودن طلب، دلیل بر وجود مطلوب و حق بودن آن است. پس اگر دنیا شایستگی ابدیت ندارد، سرای آخرت با ویژگی جاودانه بودن، ضروری است. ا

بهعبارت دیگر، عالم ماده و طبیعت که عالم تغییر و دگرگونی است، مقصد و غایت ذاتی دارد که بهسوی او متوجه است و چون این غایت، هدفی است که مربوط به مجموع جهان با همهی اجزاء و شرایط و علل داخلی است، دیگر مانعی در راه تحقق آن نیست و ضرورریالتحقق و حتمیالوقوع است.

#### ۵-۲-۲- ضرورت معاد برمبنای عدل الهی

خداوند عادل است و جهان را بر عدل بنا کرده است و مردم را به ایمان و عمل صالح دعوت فرموده است. برخی دعوت حق را پذیرفته و نظام فکری و اخلاقی و عمل خود را بر آن تطبیق دادهاند و برخی دیگر دعوت حق را نپذیرفته و به فساد و بدکاری پرداختهاند. امیرالمؤمنین علی المیلی می فرماید: «بهراستی آسمانها و زمین براساس حق برپا شده است.» همچنین پیامبر اکرم سی فرماید: «آسمانها و زمین براساس عدل برپا شده است» و «بهواسطه ی لطف و احسان خداوند، آسمانها و زمینها برپا شدهاند» می فرماید: «آسمانها و زمین به حکم خداوند برپا شده اند.» می فرماید: «آسمانها و زمین به حکم خداوند برپا شده اند.»

ازطرفدیگر، میبینیم که نظام زندگی دنیایی به گونهای نیست که نیکوکاران را صددرصد پاداش دهد و بدکاران را کیفر رساند. حتی برخی نیکوکاریها مانند ایثار و شهادت هست که حیات انسان با آن پایان می یابد و مجالی برای پاداش نمی یابند. امیرالمؤمنین علی الملی در این باره چنین می فرماید: «خداوند دنیا را نه برای پاداش دوستانش پسندید و نه برای کیفر دشمنانش.» پس جهانی دیگر باید باشد که نیکوکاران پاداش کامل نیکوکاری خود را دریافت کنند و بدکاران کیفر کارهای بد خود را ببینند. قرآن کریم در این باره می فرماید: ﴿أَمْ نَجْعَلُهُمْ نَجْعَلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْوَى کُلُ نَفْسٍ بِمَا کَسَبَتْ وَهُمْ لَا کَالَّذِینَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاء مَحْیَاهُمْ سَاء مَا یَحْکُمُونَ \* وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجُوَى کُلُ نَفْسٍ بِمَا کَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلُمُونَ \_ جاثیه، ۲۱–۲۲».

بهعبارت دیگر، این جهان ظرفیت پاداش و مجازات کامل بسیاری از اعمال انسانها را ندارد. ازاینرو باید جهان دیگری باشد که عدل خداوند در آن جاری گردد و پاداش و مجازات انسانها داده شود. بهبیان قرآن کریم هرکس به وزن ذرّهای نیکی کند در آن روز آنرا میبیند و هرکس بهاندازه ی ذرّهای بدی کند آنرا خواهد دید: ﴿فَمَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَرَهُ \* وَمَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یَرَهُ - زلزال، ۷-۸﴾ و به فرموده ی امیرالمؤمنین علی ﴿لِکِی است که خدا همه ی افراد گذشته و آینده را برای حسابرسی و پاداش کردار جمع می کند. » و

ا ملاصدرا، الاسفار الاربعه، ج٩، ص٢۴١.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۵، مقالهی چهاردهم، ص۲۱۵ / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۲۳۷ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۱۵۵.

<sup>&</sup>quot; «إِنَّهُ بِالحَقِّ قَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَ الْأَرَضُ» (بحار الأنوار، ج٣٣، ص۴٩٣)

<sup>\* «</sup>بِالعَدلِ قامَتِ السَّماواتُ وَ الأَرْضُ» (تفسير صافي، ج۵، ص١٠٧)

<sup>^ «</sup>بِإِحْسَانٍ اللَّهِ قامَتِ السَّماواتُ وَ الْأَرْضُونَ» (بحارالأنوار، ج٣٣، ص٢٥٢)

ع «قامَتِ السَّماواتُ وَ الأَرْضُ بِحُكمِهِ» (بحار الأنوار، ج ٩١، ص ١٩٩)

<sup>^</sup> أمير المؤمنين (طِلْيُلْ: «إِنَّ اللهَ تَعَالَى لَمْ يَرْضَهَا ثَوَاباً لِأُولِيَائِهِ، وَلاَ عِقَاباً لِأَعْدَائِهِ» (نهجالبلاغه، حكمت٤٦)

شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص $\alpha$ ۲۰ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص $\alpha$ ۲۰.

<sup>ُ</sup> أميرالمؤمنين (لِلِيُّلِيْ «وَ ذلِكَ يَوْمٌ يَجْمَعُ اللهُ فِيهِ الأُوَّلِينَ وَ الآخِرِينَ لِيقَاشِ الْحِسَابِ، وَ جَزَاءِ الأَعْمَالِ» (نهجالبلاغه، خطبه١٠١)



## - مراحل حیات انسان

انسان دارای سه دورهی حیات است:

- اول حیات در «دنیا»: این، حیاتی است که با تولد انسان در عالم طبیعت آغاز میشود و با مرگ و رفتن از این عالم خاتمه مییابد. حیات دنیا ویژگیهایی دارد که مهمترین آن «سرای عمل بودن» است.
- دوم حیات در برزخ: این حیات، پس از مرگ آغاز میشود. نفس انسان به عالمی که از نظر ویژگیها حد وسط دنیا و آخرت است انتقال مییابد و حیات جدیدی را آغاز میکند. این حیات نیز موقتی است و پایان میپذیرد.
- سوم حیات در آخرت است. این حیات که با حضور در قیامت کبری آغاز می شود، یک حیات جاودانه است. نوع و کیفیت زندگی انسان، از نظر سعادت یا شقاوت بستگی تام به عمل انسان در حیات دنیوی دارد. خدای سبحان در پاسخ منکران معاد فرموده است: ﴿قُلِ اللَّهُ یُحْیِکُمْ ثُمَّ یُمِیتُکُمْ ثُمَّ یَجْمَعُکُمْ إِلَی یَوْمِ الْقِیَامَةِ لَا رَبِبَ فِیهِ وَلَکِنَّ آکَثَرَ النَّاسِ لَا یَعْلَمُونَ \_ جاثیه، ۲۶﴾. ۲

## ۵-۴- اجل داشتن زندگی در دنیا

هر موجودی از آسمان و زمین تا همهی آنچه در میان آنهاست، وجودشان محدود به «اجلی» است که خداوند آنرا «تسمیه»، یعنی تعیین و تقدیر نموده است. بهطوری که هیچ وجودی از اجل خویش فراتر نمیرود و کوتاهتر هم نمیشود. اجل هر شیء زمانی است که وجود دنیایی آن شیء در آن زمان ختم میشود و مستقر در مرحلهی بعد می گردد. "

خداوند متعال در اينباره مىفرمايد: ﴿... وَمِنكُم مَّن يُتَوَفَّي مِن قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلًا مُّسَمَّي وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \_ غافر، ٤٧﴾ و نيز مىفرمايد: ﴿فَاذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ \_ اعراف، ٣٤﴾. ﴿ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ \_ اعراف، ٣٤﴾. أُ

## ۵-۵- حقیقت مرگ

مرگ، نیستی و نابودی و فنا نیست، بلکه انتقال از عالمی به عالم دیگر و از نشئهای به نشئهی دیگر است و حیات انسانی به گونهای دیگر ادامه می یابد. با مرگ، روح یا نفس انسانی به نشئهای که از سنخ نشئهی روح است منتقل می شود و به تعبیر دیگر هنگام مرگ، آن حقیقت فوق مادی انسان بازستانده و تحویل گرفته می شود. از این رو در برخی از آیات قرآن کریم از مرگ به «توفّی» تعبیر شده است که این بعضی از آن آیات یک سلسله اعمال حیاتی از قبیل مکالمه، آرزو و تقاضا، بلافاصله پس از مرگ به انسان نسبت داده شده است که این نشان دهنده ی نوعی حیات پس از مرگ است: ﴿إِنَّ الَّذِینَ تَوَفَّاهُمُ الْمُلاَثِکَةُ... \_ نساء، ۹۷﴾، ﴿قُلْ یَتَوَفَّاکُم مَّلَكُ الْمَوْتَ وَیُرْسِلُ الْأُخْرِی إِلَی أَجَلٍ مُمْتُ فِی مَنَامِهَا فَیُمْسِكُ الَّیِی قَضَی عَلَیْهَا الْمَوْتَ وَیُرْسِلُ الْأُخْرِی إِلَی أَجَلٍ مُسَمًّی إِنَّ فِی ذَلِكَ لَآیَتِ لِّقَوْمِ یَتَفَکَّرُونَ \_ زمر، ۴۲﴾.

توفّی بهمعنی تحویل و دریافت است. در هنگام مرگ، بدن دنیوی در خاک باقی میماند و نفس که ماهیتی روحانی و مجرد دارد، ستانده میشود و در مرتبهای دیگر از وجود که عالم برزخ نام دارد، حیات دیگری را آغاز میکند ﴿حَتَّی إِذَا جَاء أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ستانده میشود و در مرتبهای دیگر از وجود که عالم برزخ نام دارد، حیات دیگری را آغاز میکند ﴿حَتَّی إِذَا جَاء أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ اللهُ وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخٌ إِلَى یَوْمِ یُبْعَثُونَ \_ مؤمنون،۹۹-۱۰۰﴾. با ترک روح از بدن،

ا علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، صص۱۹–۲۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۹۰.

علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۶۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> همان، ص۸۷.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۱۸۱ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، سرچشمهی اندیشه، ج۴، ص۵۴۵.



انسان اختیار و توانایی خویش برای عمل را از دست میدهد و لذا موضوع تکلیف مرتفع می گردد و امکان جبران مافات منتفی میشود. در چنان وضعیتی انسان در یکی از دو طریق سعادت یا شقاوت قرار می گیرد، یعنی یکی از ایندو واقعیت سعادت و شقاوت نسبتبه او تعیین و*انگاهامامهاوق* مى گردد. خداوند مىفرمايد: ﴿... لاَ يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا \_انعام،١٥٨﴾. ا

از امیرالمؤمنین علی طبی درخواست شد مرگ را وصف کند، فرمود: «براي گروهي نوید به نعمتهاي همیشگي است و براي دستهاي وعید به عذاب ابد و براي طایفهاي هول و ترس است.» از امام مجتبي الملي نيز سؤال شد: مركبي كه مردم به آن آگاهي ندارند چيست؟ فرمود: «بزرگترین سروري است که بر مؤمنان وارد میشود؛ چراکه از سراي سختیها به نعمتهاي هميشگی انتقال میيابند و بزرگترين درد و مصيبت است بر کافران، زیرا از دنیا که بهشتش محسوب میداشتند به آتشی منتقل خواهند شد که هیچ نابودي و زوال ندارد.» ممچنین امام حسین الملیخ در روز عاشورا چهرهی زیبایی از مرگ ترسیم کرد، درحالی که آنبهآن به مرگ نزدیک میشد و چهرهی ملکوتی او برافروختهتر و گلگونتر می گشت؛ در آنحال خطاب به یاران باوفا فرمود: «شکیبایی کنید ای فرزندان مردان بزرگوار، مرگ تنها پلی است که شما را از ناراحتیها و رنجها به باغهاي وسيع بهشت و نعمتهاي جاودان منتقل ميكند. كداميك از شما از انتقال يافتن از زندان به قصر ناراحتيد؟ امّا مردن براي دشمنان شما مانند این است که شخصی را از قصری به زندان و عذاب منتقل کنند. پدرم از رسولخدا ﷺ نقل فرمود که: «دنیا زندان مؤمن و بهشت کافر است و مرگ، پل آنان به باغهاي بهشت و پل اينان به جهنم خواهد بود.» نه برايم دروغ گفتهاند و نه من دروغ ميگويم.» أ. امام سجاد الملي نيز دربارهي حقیقت مرگ فرمودند: «مرگ برای مؤمن مانند کندن لباس چرکین و پر حشره است و گشودن غل و زنجیرهای سنگین و تبدیل آن به فاخرترین لباسها و خوشبوترین عطرها و راهوارترین مرکبها و مناسبترین منزلها و برای کافر مانند کندن لباس فاخر و انتقال از منزلهای مورد علاقه و تبدیل آن به چركترين و خشنترين لباسها و وحشتناكترين منزلها و بزرگترين عذابهاست.» ۵ حضرت موسىبنجعفر الميلي بر بيماري وارد گرديد كه در حال بیهوشی مرگ بود و به کسی پاسخ نمی داد. اطرافیان بیمار گفتند: یابن رسول الله این دوست داریم حقیقت مرگ و وضع بیمار ما را شرح دهید. فرمود: «مرگ وسیله و ابزار تصفیه است که همه باید از آن بگذرند، که مؤمنان را از گناه پاك میکند و آخرین ناراحتی این عالم است و کفّارهي آخرين گناهان آنان بهشمار ميرود. درحالي که کافران را از نعمتهايشان جدا مي کند و آخرين لذّتي است که به آنان ميرسد و آخرين پاداش كار خوبي است كه احياناً انجام دادهاند. امّا اين بيمار محتضر شما بهطور كلّي از گناهانش پاك شد و از معاصي بيرون آمد و خالص شد؛ آنسان كه لباس چرکین با شستشو پاك میشود. او هماكنون این شایستگی را پیدا كرد كه در سراي جاوید با ما اهلبیت باشد.» و از حضرت جوادالائمه المپلیخ حقیقت مرگ را جویا شدند. فرمود: «مرگ همان خوابی است که هر شب به سراغ شما میآید، جز اینکه مدّتش طولانی است و انسان از آن تا روز قیامت بیدار نمی شود. هرکسی در خوابش آن اندازه از انواع خوشحالیها و اقسام وحشتها میبیند که نمی تواند به حساب آورد. پس حال خوشحالی و ترس در خواب چگونه است؟ این همان مرگ است. بنابراین، برای آن آماده شوید. $^{
m V}$ 

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۶۳و۷۸ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تسنیم، صص۵۱-۵۲۵.

أميرالمؤمنين (المنه «إمّا بِشَارَةٌ بِنَعِيم الْأَبَلِ، وَإِمَّا بِشَارَةٌ بِعَذَابِ الْأَبَلِ، وَإِمَّا بِتَحْزِينِ وَ تَهْوِيلِ» (بحارالأنوار، ج٤، ص١٥٣)

<sup>&</sup>quot; سئل عن الحسن ﴿ الله عنه الموت الذي جهلوه؟ قال ﴿ الله ﴿ أَعْظُمُ سُرُورٍ يَرِدُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذَا نُقِلُوا عَنْ دَارِ النَّكَدِ إِلَى نَعِيمِ الْأَبَدِ وَ أَعْظَمُ تُبُورٍ يَرِدُ عَلَى. الْكَافِرِينَ إِذَا نُقِلُوا عَنْ دَارِ النَّكَدِ إِلَى نَعِيمِ الْأَبَدِ وَ أَعْظَمُ تُبُورٍ يَرِدُ عَلَى. الْكَافِرِينَ إِذَا نُقِلُوا عَنْ جَنَّتِهِمْ إِلَى نَارِ لَا تَبِيدُ وَ لَا تَنْفَدُ» (بحار الأنوار، ج٤، ص١٥٢)

<sup>ً</sup> قال الحسين (يَلْمِكْ: «صَبْراً بَنِي الْكِرَامِ فَمَا الْمَوْتُ إِلَّا قَنْطَرَةٌ يَعْبُرُ بِكُمْ عَنِ الْبُؤْسِ وَ الضَّرَّاءِ إِلَى الْجِنَانِ الْوَاسِطَةِ وَ النَّعِيمِ الدَّائِمَةِ فَأَيْكُمْ يَكُرَهُ أَنْ يَنْتَقِلَ مِنْ سِجْن إلَى قَصْر وَ هَا هُوَ لِأَغْدَائِكُمْ إِلَّا كَمَنْ يَنْتَقِلُ مِنْ قَصْرِ إِلَى سِجْن وَ عَذَابٍ. إنّ أبي حَدَّثني عَن رسول اللّه ﷺ: «أنّ الدُّنيا سِجنُ المُؤمِن وجَنَّةُ الكافِرِ، والمَوثُ جِسرُ هؤُلاءِ إلى جَنّاتِهِم، وجِسرُ هؤُلاءِ إلى جَحيمِهِم، ما كَذَبتُ ولا كُذِبتُ» (بحار الأنوار، ج٤، ص١٥٤)

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> قال السجاد ﷺ «لِلْمُؤْمِنِ كَنَوْع ثِيَابٍ وَسِخَةٍ قَمِلَةٍ وَ فَكُ قُيُودٍ وَ أَغْلَالٍ ثَقِيلَةٍ وَ الاِسْتِبْدَالِ بِأَفْخَرِ الفّيَابِ وَ أَطْبَيِهَا رَوَائِحَ وَ أَوْطَإِ الْمَرَاكِبِ وَ آنَسِ الْمَنَازِلِ وَ لِلْكَافِرِ كَخَلْع ثِيَابِ فَاخِرَةٍ وَ النَّقْل عَنْ مَنَازِلَ أَنِيسَةٍ وَ الإسْتِبْدَالِ بِأَوْسَخ الثِّيَابِ وَ أَخْشَنِهَا وَ أَوْحَش الْمَنَازِلِ وَ أَغْظَم الْعَذَابِ» (بحارالأنوار، ج۶، ص١۵۴)

<sup>ُ</sup> قال موسى,بنجعفر ليليهُ «الْمَوْتُ هُوَ الْمِصْفَاةُ يُصَفِّي الْمُؤْمِنِينَ مِنْ ذُنُوبِهِمْ فَيَكُونُ آخِرُ أَلَمٍ يُصِيبُهُمْ كَفَّارَةَ آخِرِ وِزْرِ بَقِيَ عَلَيْهِمْ وَ يُصَفِّي الْكَافِرِينَ مِنْ حَسَنَاتِهِمْ فَيَكُونُ آخِرَ لَلَّةٍ أَوْ رَاحَةٍ تَلْحَقُهُمْ و هُوَ آخِرُ ثَوَابِ حَسَنَةٍ تَكُونُ لَهُمْ وَ أَمَّا صَاحِبُكُمْ هَذَا فَقَدْ نُخِلَ مِنَ الذُّنُوبِ نَخْلًا وَ صُفِّيَ مِنَ الْآثَامِ تَصْفِيَةً وَ خُلَّصَ حَتَّى نُقِّيَ كَمَا يُنَقَّى النَّوْبُ مِنَ الْوَسَخ وَ صَلَّحَ لِمُعَاشَرَتِنَا أَهْلَ الْبَيْتِ فِي دَارِنَا دَارِ الْأَبَدِ» (بحار الأنوار، ج٤، ص١٥٥)

<sup>^</sup> قال الجواد ﴿ لِلِّبِيرِ ﴿ هُو النَّومُ الَّذِي يَاتِيكُم كُلَّ لِيلَةٍ إِلاَّ أَنَّهُ طويلٌ مُدَّتُهُ لا يُنتَبَهُ مِنهُ إلاَّ يَومَ القيامَةِ، فمَن رأى في نَومِهِ من أصنافِ الفَرَح ما لا يُقادِرُ قَدرَهُ، و مِن أصنافِ الأهوالِ ما لا يُقادِرُ قَدرَهُ، فكيفَ حالُ فَرح في النَّومِ و وَجِل فيهِ؟ هذا هُو المَوتُ، فاستَعِدُّوا لَهُ» (بحارالأنوار، ج٤، ص١٥٤)

همانگونه که نفوس، ازجهت قرب به حق مراتب دارند، متوفیان آنها نیز بهحسب این مراتب، متفاوت میشوند. برخی نفوس را خداوند تعالی خود توفّی میکند و لذا غیری را مشاهده نم*ی*کند. برخی دیگر را ملکالموت توفی میکند و لذا ملائکه پایینتر را درک و*انگاهامامادیّ* نمی کند. و بعضی دیگر را ملائکهای که دستیاران ملکالموت هستند، توفی می کنند. ٔ

## ٥-٩- يومالآخر بودن عالم قيامت

قرآن کریم حیات انسان و دورهی جهان را مجموعاً به دو دوره اصلی تقسیم میکند و دوره برزخ را از جهاتی ملحق به دوره اول قرار میدهد و به همین جهت هم برزخ نام گرفته تا مشخص شود که یک دوره اصلی نیست. آن دوره عبارتاند از: دورهی اول و ابتدایی که پایان میپذیرد (دنیا) و دورهی آخر که پایانناپذیر است (آخرت): ﴿وَإِنَّ لَنَا لُلْآخِرَةَ وَالْأُولَى \_ لیل۱۳۱﴾. دورهی دوم ارتباط مستقیم با دورهی اول دارد. کسی که در دنیا (دوره ی اول) زندگی می کند و هنوز به آخرت (دورهی دوم) نرسیده است، اگر به آن دوره ایمان داشته باشد و بداند که سعادت او در آن دوره وابسته به عمل او در این دوره است، برنامهریزی خاصی برای دورهی اول میکند؛ بهگونهایکه برای دورهی دوم كه پايانناپذير است، آماده شود: ﴿وَلُلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأُولَى \_ ضحے، ۴٠ ﴾. ٢

## ۵-۷- رابطهی دنیا و آخرت

دنیا و آخرت، از حیث انسانی، دو حیات مرتبط به یکدیگرند. بذر حیات اخروی در حیات دنیوی و بهدست خود انسان کاشته میشود و سرنوشت آن حیات در این حیات و بهوسیلهی خود انسان و با اعمال و اعتقادات او تعیین میشود. ازاینرو رسولخدا ﷺ فرمود: «**دنیا** مزرعهي آخرت است.» <sup>۲</sup>

ایمان و اعتقاد پاک و درست، خلقوخوی پاکیزه و منزه از پلیدیها و اعمال صالح، سازندهی حیات سعادتمندانه و جاوید اخروی است. ایمان و اعتقاد شرکآمیز، خلقوخوی پلید و اعمال فاسد، موجب حیات شقاوتآلود برای انسان در جهان آخرت است. ٔ قرآن کریم در اينخصوص مىفرمايد: ﴿... إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيِّنَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكْرُ أُوْلَئِكَ هُوَ يَبُورُ \_ فاطر، ١٠﴾، ﴿... فَمِنْهُمْ شَقِي وَسَعِيدٌ \* فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُواْ فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ \* خَالِدينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لِّمَا يُرِيدُ \* وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ عَطَاء غَيْرَ مَجْذُودٍ \_ هود،١٠٤-١٠٨﴾.

امیرمؤمنان علی ﷺ با واژگانی بلیغ و زیبا دنیا را چنین معرفی میفرماید: «دنیا با زینت و آرایش خود فریب میدهد و با بلا و گرفتاریهایش زیان میرساند و بهسرعت و شتاب میگذرد. خداوند سبحان بر اثر حقارت و پستی دنیا راضی نگشت که آن را پاداش دوستان خود یا کیفر دشمنانش قرار دهد. اهل دنیا مانند کاروانی هستند که درحالی که فرود آمدهاند تا رفع خستگی کنند، ناگاه راننده ی آنان بر آنها بانگ زند: کوچ کنید که این مکان جای استراحت نیست. پس کوچ کنند»<sup>۵</sup>. ازاین رو با سفارش اکید فرمود: «بر شما باد به تلاش و کوشش، آمادگی و آماده شدن، و جمعآوری زاد و توشهی آخرت و در دوران زندگی دنیا. دنیا شما را مغرور نسازد، چنانکه گذشتگان شما و امّتهای پیشین را در قرون سپری شده مغرور ساخت. آنان که دنیا را دوشیدند، به غفلت زدگی در دنیا گرفتار آمدند، فرصتها را از دست دادند، و تازههای آن را فرسوده ساختند، سرانجام خانههایشان گورستان، و سرمایههایشان ارث این و آن گردید، آنان که نزدیکشان را نمیشناسند، و به گریهکنندگان خود توجّهی

<sup>ً «</sup>إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى جَعَلَ لِمَلَكِ الْمَوْتِ أَعْوَاناً مِنَ الْمَلاثِكَةِ يَقْبِضُونَ الْأَرْوَاحَ بِمَنْزلَةِ صَاحِبِ الشُّرْطَةِ لَهُ أَعْوَانٌ مِنَ الْإِنْسِ يَبْعَثُهُمْ فِي حَوَائِحِهِ فَتَتَوَفَّاهُمُ الْمَالَائِكَةُ وَ ّ يَتَوَفَّاهُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ مِنَ الْمَلَاثِكَةِ مَعَ مَا يَقْبِصُ هُوَ وَ يَتَوَفَّاهَا اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ مِنْ مَلَكِ الْمَوْتِ» (من لايحضره الفقيه، ج١، ص١٣٤)

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۳۲۱.

<sup>&</sup>quot; «الدُّنيا مَزرَعَةُ الآخِرَةِ» (كافي، ج٣، ص٣٨)

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۵۲ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، صص۵۵–۹۳.

<sup>^</sup> قال اميرالمؤمنين ﴿ لِلْبِينِ ﴿ «تَغُوُّ وَتَصُرُّ ، إِنَّ اللهَ تَعَالَى لَمْ يَرْضَهَا ثَوَاباً لِأَوْلِيَائِهِ، وَلاَ عِقَاباً لِأَغْدَائِهِ، وَإنَّ أَهْلَ الدُّنْيَا كَرَكْبٍ بَيْنَا هُمْ حَلُوا إِذْ صَاحَبِهِمْ سَائِقُهُمْ فَارْتَحَلُوا » (نهجالبلاغه، حكمت۴۱۵)

ندارند، و نه دعوتی را پاسخ میگویند. مردم از دنیای حرام بپرهیزید، که حیلهگر و فریبنده و نیرنگباز است، بخشندهای بازپسگیرنده، و پوشندهای برهنهکننده است، آسایش دنیا بیدوام، و سختیهایش بیپایان، و بلاهایش دائمی است.» ۱

## $\Delta$ الم برزخ-

عالم برزخ، مرتبهای از عالم خلقت است که در سلسلهمراتب خلق عوالم، پس از عالم جبروت (عالم عقول) و قبل از عالم طبیعت قرار دارد که به آن عالم مثال یا ملکوت گفته می شود. اما نسبتبه سلسلهمراحل نشأت انسان، نشئهی دوم حیات انسان در آن آغاز می شود و به انجام می رسد؛ و از این جهت، بعد از حیات دنیا قرار می گیرد. قرآن کریم می فرماید افراد پس از مرگ و قبل از برپایی قیامت در برزخ واقع می شوند: ﴿حَتِّی إِذَا جَاء أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبَّ ارْجِعُونِ \* لَعَلِّی أَعْمَلُ صَالِحًا فِیمَا تَرَکُتُ کُلًا إِنَّهَا کَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِن وَرَائِهِم بَرُزَحٌ إِلَی یَوْم واقع می شوند: ﴿حَتِّی إِذَا جَاء أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبً ارْجِعُونِ \* لَعَلِّی أَعْمَلُ صَالِحًا فِیمَا تَرَکُتُ کُلًا إِنَّهَا کَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِن وَرَائِهِم بَرُزَحٌ إِلَی یَوْم ماده، واقع می شوند: ﴿حَتِّی إِذَا جَاء أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِين مجردات و عالم طبیعت است، موجودی غیرمادی است؛ اما برخی از لوازم ماده، مانند شکل و مقدار را داراست از این رو از حیث سعهی وجودی، عالم برزخ محیط بر عالم طبیعت است و عالم آخرت محیط بر عالم برزخ بعمانی از میرالمؤمنین علی لِلْیِ فَیه الله دنیا سعه و عظمت دارد و آخرت نسبتبه عالم برزخ همین سعه و عظمت را دارد. در تفسیر نعمانی از امیرالمؤمنین علی لِلْیُ مِنقول است که: «برای ردّ منکرین ثواب و عقاب پس از مرگ و قبل از قیامت (در همین دنیا) این کلام حق کافی است که: ﴿فَیْهُمُ شَقِی وَسَعِیدٌ \* فَأَمّا الَّذِینَ شُعِدُوا فَفِی الجَنَّةِ خالِدِینَ فِیها ما دامَتِ السَّمُواتُ وَالأَرضُ إِلّا ما شاءَ رَبُكُ مَعْمُلُ لِما يُرِیدُ \* وَأَمّا الَّذِینَ شُعِدُوا فَفِی الجَنَّةِ خالِدِینَ فِیها ما دامَتِ السَّمُواتُ وَالأَرضُ إِلّا ما شاءَ رَبُكُ م منظور همان آسمانها و زمینهایی است که قبل از قیامت وجود دارد و هنگامی که قیامت فرا رسد به آسمانها و زمینهای دیگری می فرماید: ﴿وَمِنْ وَرَائِهُمْ بَرُنَےؓ إِلٰی یَوْم یُبْعُنُونَ م مؤمنون، ۱۰﴾ که در آن دیگری تبدیل خواهند گشت. همچنان که خداوند در جای دیگری می فرماید: ﴿وَمِنْ وَرَائِهُمْ بَرُنَےؓ إِلٰی یَوْم یُبْعُونَ وَ مَوْد و مذال و وَمِنُونُ و الله از برزخ همانا ثواب و عقاب بین دنیا و آخرت است.

در عالم برزخ فقط مسائلی که انسان باید بدانها اعتقاد و ایمان داشته باشد، مورد پرسش و رسیدگی قرار می گیرد و رسیدگی به سایر مسائل به قیامت موکول می شود. در برزخ، گرچه امکان عمل نیست، اما پرونده ی عمل باز است و امکان تغییر در نامه ی عمل وجود دارد و کارهای خیری که انسان از خود باقی گذاشته یا سنت باطلی را که رواج داده، سبب تکمیل پرونده ی عمل می شود. خداوند متعال در اینباره می فرماید: ﴿یُنَبُّ الْإِنسَانُ یَوْمَئِذٍ بِمَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ لَی سِ۱۲۱﴾ و نیز می فرماید: ﴿یُنَبُّ الْإِنسَانُ یَوْمَئِذٍ بِمَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ لَا انجام شده و در برزخ سبب تکمیل نامه ی عمل شده، در قیامت ۱۳۰﴾. این دو آیه ی شریفه اشاره دارند به اینکه آثار اعمالی که قبلاً انجام شده و در برزخ سبب تکمیل نامه ی عمل شده، در قیامت محاسبه می شود.

در عالم برزخ، هوشیاری و آگاهی انسان بیش از دنیاست. انسان میتواند با فرشتگان گفتوگو کند و پاسخشان را بشنود: ﴿الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَثِكَةُ طَيِّينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيْكُمُ ادْخُلُواْ الْجَنَّةَ بِمَا كُشُمْ تَعْمَلُونَ \_ نحل، ٣٢﴾. همچنین اموری را درک و مشاهده می کند که درک آنها در دنیا ممکن نبود. بهطور مثال، اعمالی را که در دنیا انجام داده مشاهده می کند. در این عالم، بخشی از پاداش و جزای مردم داده می شود. مؤمنان در «بهشت برزخی» و کافران در «جهنم برزخی» که تجلّی کوچکی از بهشت و جهنم آخرت است، قرار می گیرند. خداوند متعال در قرآن کریم چنین می فرماید: ﴿فَوَقَاهُ اللّهُ سَیّنَاتِ مَا مَکَرُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعُونَ سُوءُ الْعَذَابِ \* النّارُ یُعْرَضُونَ عَلَیْهَا غُدُوًا وَعَشِیًا وَیَوْمَ تَقُومُ السّاعَةُ أَدْحِلُوا آلَ فِرْعُونَ أَشَدً الْعَذَابِ \_ غافر، ۴۵-۴۶﴾. پیامبر اکرم ﷺ می فرماید: «قبر باغی از باغهای بهشت یا گودالی از گودالهای جهنم است. " و در پارهای روایات فشار قبر، کفارهی تضییع نعمتها به حساب آمده است. ا

القال اميرالمؤمنين (المنتخذ هَ الْمُجْتِهادِ، وَ النَّاهُبِ وَ الْمُشِعْدادِ، وَ التَّرَوُدِ فِى مَنْذِلِ الزَّادِ، وَ لا تَغُرَّنَكُمُ الدُّنْيا كَما غَرَّتُ مَنْ كَانَ قَبْلَكُم مِنَ الْأُمَمِ الْماضِيَةِ، وَ الْمُشَعِّدادِ، وَ الْمُشِعْدادِ، وَ التَّرَوُدِ فِى مَنْذِلِ الزَّادِ، وَ لا تَغُرُّنَكُمُ الدُّنْيا كَمَا غَرَّتَها، وَ أَضْلُوا عِدَّتَها، وَ أَخْلَقُوا جِدَّتَها. أَصْبَحَتْ مَساكِنُهُمْ أَجْداثاً، وَ أَمُوالُهُمْ مِيراثاً، لا يَغُوفُونَ مَنْ أَتَاهُمْ، وَ لا يَخُفُلُونَ مَنْ بَكَاهُمْ، وَ لا يَجُومُ رَخُومًا، وَ الْمُنْالِقُ مُنُوعً، مُلْمِسَةٌ نَوُوعٌ، لا يَدُومُ رَخاؤُها، وَ لا يَنْقَضِى عَناؤُها، وَ لا يَرُكُدُ بَلاؤُها» (نهجالبلاغه، خطبه ٢٣٠)

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> علامه طهرانی، محمدحسین، معادشناسی، ج۲، ص۱۶۴ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۲۳۰.

<sup>&</sup>quot; قال رسول الله ﷺ: «القبرُ إمَّا رَوْضَةٌ مِنْ رياضِ الجنَّةِ وإمَّا حُفْرةٌ مِنْ حُفَرِ النيرانِ» (بحارالأنوار، ج٤، ص٢٠٥)

سؤالهای برزخی از امور کلی مانند توحید، نبوت، دین و قبله است. اما سؤالهای قیامت کبری از همهی امور کلی و جزئی است. با اینکه در برزخ از خوابهای دنیوی خبری نیست، با اینحال نسبتبه قیامت همچون خواب است به بیداری. و بههمین دلیل خداوند در و*انگاهامامادنی*ا مورد روز رستاخیز مردم را به «قیام» وصف نموده است. ّ

## ۵-۹- تفاوتها و مشابهتهای دنیا، برزخ و آخرت

از جنبهی خلقتشناسی، دنیا، برزخ و آخرت، سه مرتبه از مراتب جهان خلقت هستند که عالم طبیعت، عالم مثال (ملکوت) و عالم عقل (جبروت) نامیده میشوند. اما از حیث انسانی و موقعیت انسان در این سه نشئه، انسان ابتدا وارد دنیا میشود و در این دنیا خلق می شود و پس از زندگی در دنیا، با مرگ وارد عالم برزخ می گردد و حیات برزخی را آغاز می کند و پس از حیات برزخی، در قیامت کبری وارد سرای آخرت میشود و بهصورت جاودان در آن باقی میماند. این سه مرحله از حیات انسان، مشابهتها و اختلافهایی بهشرح زیر با یکدیگر دارند:

- ۱- در هریک از این سه عالم، انسان دارای حیات و زندگی خاصی است. زندگی در دنیا با تعلق به بدن دنیایی و تحت قوانین طبیعت صورت می گیرد. لذا ویژگیهای حیاتی انسان، مانند آگاهیها و توانایی حرکت، محدود میباشد. زندگی در برزخ با بدن مثالی است. حیات برزخی محیط بر حیات دنیوی است و تحت قوانین طبیعی نیست. حیات اخروی نیز حاكم و محيط بر حيات برزخي است: ﴿وَلَلآخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلًا \_ اسراء٢١﴾، ﴿إِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِي الْحَيَوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ \_ عنكبوت، ٤٤﴾.
- ۲- عالم دنیا، محل امتحان و ابتلاء انسان است و نظام طبیعت به گونهای است که همواره انسان با سختیها و ابتلائات مواجه می شود تا حقیقت جوهری خود را بروز دهد. اما در عالم برزخ و آخرت از امتحان و ابتلاء خبری نیست. قرآن کریم مي فرمايد: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَّهَا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا \_ كهف،٧﴾ و همچنين يادآور مي شود كه: ﴿يَا أَيُّهَا الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَاقِيهِ \_ انشقاق، ٤ ﴾. قرآن كريم درخصوص چگونگي مواجههي انسان با ابتلائات مى فرمايد: ﴿فَأَمَّا الْإِنسَانُ إِذَا مَا ابْتَلَاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ \* وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلَاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ \_ فجر،۱۵-۱۶ ﴾؛ هرگز اینچنین نیست؛ نه رفاه نشانهی کرامت شخص مرفّه است و نه رنج زمینهی تحقیر انسان رنجور.
- ۳- عالم دنیا، عالم عمل است. انسان، با اختیاری که خداوند به او عنایت کرده، دست به انتخاب می زند و اعمالی را انجام مه،دهد: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا \_ دهر،٣﴾، ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَي وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيَّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَن مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ \_ نحل، ٩٧ ﴾.

عالم برزخ و آخرت محل دریافت نتایج عمل هستند. البته در عالم برزخ، نتایج کوچکی از اعمال ظهور میکنند. اما در آخرت تمام آثار اعمال ظهور مي كنند و سرنوشت ابدى انسان براساس عمل او رقم مي خورد: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَحْسَنَ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ \_ عنكبوت،٧﴾. پيامبر ﷺ به قيس فرمود: «اي قيس! بهناچار همراهی خواهی داشت که با تو دفن میشود. او زنده است و تو درحالیکه مردهای با او دفن خواهی شد. اگر نیك و گرامی باشد مایهی احترام تو خواهد شد و اگر پست و نفرتآور باشد به تو بدی میکند. سپس محشور نمیشود جز با تو و برانگیخته نخواهی شد جز با او. از تو نمیپرسند جز دربارهی او. تو شایسته و نیك آن را بهجا آور؛ زیرا اگر او شایسته شد، تو با او مأنوس خواهی شد و اگر فاسد و تباه باشد از او وحشت خواهی داشت و او جز کردار تو چیزي نیست. $^{
m T}$ 

ا قال رسول الله ﷺ: «ضَغْطَةُ الْقَبْرِ لِلْمُؤْمِنِ كَفَارَةٌ لِمَا كَانَ مِنْهُ مِنْ تَضْيِيعِ النَّعَمِ» (بحار الأنوار، ج٤، ص٢٢١)

<sup>ً</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، صص۴۴–۹۶ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تسنیم، ج۴، ص۵۴۷.

<sup>ً</sup> قال رسولالله ﷺ ﴿ الْكِنَّهُ لَكَ يَا فَيْسُ مِنْ فَرين يُدْفَنُ مَعَكَ وَ هُوَ حَيِي وَ تُدْفَنُ مَعَةُ وَ أَنْتَ مَيِّتٌ. فَإِنْ كَانَ كَريمًا أَكْرَمَكَ وَ إِنْ كَانَ لَيْبِمًا أَسْلَمَكُ ثُمُّ لَا يُحْشَرُ إِلَّا مَعَكَ وَ لَا تُبْعَثُ إِلَّا مَعَهُ وَ لَا تُسْأَلُ إِلَّا عَنْهُ فَلَا تَجْعِلْهُ إِلَّا صَالِحًا فَإِنَّهُ إِنْ صَلْحَ ءَانَسْتَ بهِ وَ إِنْ فَسَدَ لَا تَسْتَوْحِشُ إِلَّا مِنْهُ وَ هُوَ فِعَلْكَ» (بحار الأنوار، ج٧، ص٢٢٨)

- گرچه در برزخ امکان تصمیم گیری و عمل برای انسان فراهم نیست، اما پرونده ی عمل همچنان باز است و پیوسته بر آن افزوده می شود و تغییراتی در این پرونده پدید می آید. این تغییرات به خاطر اعمالی است که انسان پیش از مرگ انجام واشاه داده و آثار آن پس از مرگ باقی مانده است. تا زمانی که آثار اعمال ظهور و بروز دارند، پرونده ی فرد نیز در برزخ دگرگون می شود و تکمیل می گردد. اما در آخرت، پرونده ی عمل به کلی بسته می شود و از حیث خود فرد هیچ تغییری در آن صورت نمی گیرد. در آن روز است که انسان را به آنچه که پیش یا پس فرستاده آگاه می کنند: ﴿ يُنَبَّأُ الْإِنسَانُ يَوْمَئِذٍ
   پِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ \_ قیامت، ۱۳ ﴾.
  - ۵- پاداش و جزای اعمال انسان در هر سه عالم اتفاق می افتد. در دنیا، انسان به صورت محدود، نتایج کارهای خود را دریافت می کند، و اگر می کند. مثلاً اگر کاری کرد مزد آنرا دریافت می کند، اگر جرمی مرتکب شده احیاناً دادگاه او را مجازات می کند، و اگر به مردم نیکی کرد، مردم به او احترام می گذارند. در عالم برزخ نیز، اعمال را که حقیقت نفس اوست می یابد و می بیند که از او جدا نمی شود و متناسبا این عالم دریچهای از بهشت یا جهنم به روی وی گشوده می شود و در راحتی یا عذاب دوره ی برزخ را سپری می کند. و در آخرت، باطن اعمال انسان به طور کامل ظهور می کند و انسان نیکوکار در تنقم ابدی به به بسر می برد و انسان گناهکار متناسبا عمل گناه یا به طور موقت به جهنم می رود و سپس وارد بهشت می شود یا به صورت ابدی در جهنم می ماند.
    - ۶- در هر سه عالم انسان به «خود» و آنچه به «خود» تعلق دارد، آگاه است.
      - ۷- در هر سه عالم، لذت یا رنج، سرور یا اندوه، سعادت یا شقاوت هست.
  - ۸- در هر سه عالم، غرایز انسان، اعم از غرایز حیوانی و غرایز ویژه ی انسانی وجود دارد و انسان با بدن و اندام کامل و اعضاء و جوارح زندگی می کند، با ویژگیهای خاص هر عالم. امام صادق الملی می فرماید: «هنگام مرگ، پیامبر، علی، فاطمه، حسن و حسین علیهالسلام نزد محتضر حاضر می شوند و هنگامی که قبض روح شد، روح او به قالبی شبیه به قالب دنیوی او تعلق می گیرد.» الممچنین ابوبصیر از امام صادق الملی درباره ی ارواح مؤمنان می پرسد که اینان پس از مرگ کجا هستند؟ فرمود: «در بهشت به صورت و هیأت جسد نمودار هستند.» ابووآلد حنّاط از امام صادق الملی پرسید: ارواح مؤمنان پس از مرگ در کجا استقرار می پابند؟ امام الملی فرمود: «در بدنهایی مانند بدنهای دنیوی» آ.
  - ٩- در عالم دنیا توالد و تناسل و کودکی و جوانی و پیری و سپس مرگ هست. اما در برزخ فقط مرگ برزخی هست و در آخرت مرگ هم نیست: ﴿کَیْفَ تَکُفُرُونَ بِاللَّهِ وَکُنتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْیَاکُمْ ثُمَّ یُمِیتُکُمْ ثُمَّ اِلْیُهِ تُرْجَعُونَ \_ بقره،۲۸﴾، ﴿قُلِ اللَّهُ یُحِیتُکُمْ ثُمَّ یُمِیتُکُمْ ثُمَّ اِلْیُهِ تُرْجَعُونَ \_ بقره،۲۸﴾، ﴿قُلِ اللَّهُ یُحِیکُمْ ثُمَّ یَمِیتُکُمْ ثُمَّ یَجْمَعُکُمْ إِلَی یَوْمِ الْقِیَامَةِ لَا رَیبَ فِیهِ وَلَکِنَّ أَکْثَرَ النَّاس لَا یَعْلَمُونَ \_ جاثیه،۲۶﴾.
    - ۱۰-در دنیا امکان تغییر سرنوشت توسط خود انسان هست، اما در دو عالم دیگر نیست.
  - ۱۱-در دنیا، حیات، آمیخته با بدن است. هر حیاتی آمیخته با مادهای است که فاقد حیات است، از مرده زنده بیرون می آید و از زنده مرده؛ چنانکه ماده ی بی جان در شرایط خاص تبدیل به جاندار می شود و جاندار تبدیل به مرده؛ ولی در برزخ و آخرت چنین نیست. ماده و جسم آن جهان هم جاندار است؛ زمین و آسمانش هم جاندار است.
  - ۱۲-در دنیا حجابها و پردههای گوناگونی جلوی دید و آگاهی انسان هست که معرفت و آگاهی او را محدود می کنند، اما در برزخ و بالاتر از آن، در آخرت حجابها برداشته می شود و آدمی حقایقی را که در دنیا نمی دید، مشاهده می کند: ﴿فَکَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْیَوْمَ حَدِیدٌ \_ ق،۲۲﴾.

ا قال الصادق (الملل هذا قَبضَهُ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ صَيَّرَ تِلْكَ الرُّوحَ في قالبٍ كَقالِبِه فِي الدُّنْيا فَيَاكُلُونَ و يَشْرَبُونَ فَإذا قَدِمَ عَلَيْهِمُ الْقادِم عَرَفُوهُ بِتِلْكَ الصُّورَهِ الَّتي كانَتْ فِي الدُّنيا» (فروع كافي، ج٣، ص٢٤٥)

لَّ قال الصادق (لِلِيُّ «فِي رَوْضَةٍ كَهَيْنَةِ الْأَجْسَادِ فِي الْجَنَّة» (فروع كافي، ج٣، ص٢٤٥)

تَّ قال الصادق لِيلِيِّ: «فِي أَبْدَانٍ كَأَبْدَانِهِمْ» (فروع كافي، ج٣، ص٢٤٢)

۱۳-در دنیا خستگی و دلزدگی و ملال، خصوصاً از یکنواختی پیدا میشود. در دنیا انسان طالب چیزی است که ندارد و دلزده چیزی است که دارد. اما در برزخ و بهخصوص آخرت، انسان به مطلوب فطری رسیده، از جوار ربالعالمین خسته و*انگاهامامهاوق* نمیشود و ملال و دلزدگی برایش پیدا نمیشود: ﴿لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلًا \_ کهف،۱۰۸﴾. <sup>ا</sup>

## ۵-۱۰- بطلان اسباب دنیایی در قیامت

در قیامت اسباب دنیایی و روابط دنیایی میان اشیاء باطل میشود و نظام اخروی حاکم می گردد. ازاینرو در آن روز مال برای انسان بینیازی نمیآورد: ﴿مَا أَغْنِي عَنِّي مَالِيهْ \_ حاقه،٢٨﴾، خرید و فروشی صورت نمیگیرد: ﴿... يَوْمٌ لاَّ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خِلاَلٌ \_ ابراهیم،٣١﴾، و دوستىها جز براى تقواپيشگان قطع مىگردد: ﴿الْأَخِلَّاء يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ \_ زخرف،٤٧﴾ و پناهگاهى براى انسان يافت نمی شود: ﴿... مَّا لَهُم مِّنَ اللَّهِ مِنْ عَاصِمٍ \_ يونس،٢٧﴾. قرآن کريم همچنين دربارهي نفي اين شکل از زندگي اجتماعي و پيوند نسبي و سببي چنين ميفرمايد: ﴿وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَادَي كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ \_ انعام،٩٤﴾، ﴿فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ فَلَا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلَا يَتَسَاءلُونَ \_ مؤمنون،۱۰۱﴾. ٔ البته پیوند ایمانی در قیامت استحکام دائمی پیدا می کند، چنانکه خداوند میفرماید : «والذین آمنو واتبعتهم ذریتهم بايمان الحقنابهم ذريتهم و ما التناهم من عملهم... - طور ٢١».

## ۵-۱۱- برطرف شدن حجابها در قیامت

هنگامیکه سببها، یعنی همان مراتب مترتبهای که دارای وجود معین و مقدری هستند و نیز تأثیرات میان آنها باطل گشتند، در این صورت، حکم باطن ظاهر می گردد و غیب، آشکار می شود. در این حال، هر گونه حجابی که اشیاء را از یکدیگر پنهان می سازد، از میان مىرود. خداوند متعال مىفرمايد: ﴿يَوْمَ هُم بَارِزُونَ لَا يَخْفَي عَلَي اللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ \_ غافر، ١٤﴾، ﴿لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ \_ ق،٢٢﴾، ﴿يَوْمَ تُبْلَى السَّرَائِرُ \_ طارق،٩﴾. "

## ۵-۱۲- برانگیخته شدن انسان با تمام مراتب

ازآنجاکه معاد، برگشت اشیاء با تمام وجودشان به خداوند است، و این بازگشت امری ضروری است، هر موجودی که دارای مراتب و جهات مختلف است ـ که با یکدیگر متحد هم هستند ـ با تمام جهات و مراتب خود به پیشگاه خداوند رجوع می کند. بنابراین، ملحق شدن بدن به نفس در معاد، امری ضروری است و این امر محقق خواهد شد. بیان قرآن مجید در اینباره چنین است: ﴿أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ \_عاديات، ٩﴾، «وَإِذَا الْقُبُورُ بُعْثِرَتْ \_انفطار، ٢﴾. ٢

## ۵-۱۳- حشر هر گروهی با امام خود

هرکدام از دو گروه سعادتمندان و شقاوتمندان بهوسیلهی امام خود فراخوانده میشوند و به آن امام میپیوندند و به او ملحق می شوند و به وسیله ی او کتابشان را دریافت می کنند: ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أَنَاسِ بِإِمَامِهِمْ ... \_ اسرا، ۷۱﴾. امام باقر ﴿ لِلْكِ فرمود: «جون این آیه نازل شد مسلمانان گفتند: اي پيامبر خدا! آيا شما امام و پيشواي همهي مردم نيستيد؟ فرمود: «من رسول خدا براي همهي مردم هستم، ليكن بهزودي پس از من پیشوایانی از جانب خدا و از اهل بیت من در میان مردم قیام خواهند کرد که مورد تکذیب و ستم پیشوایان کفر، گمراهی و پیروان آنان قرار

شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۵۲۳–۵۲۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، سرچشمهی اندیشه، ج۴، صص ۵۶۰–۵۶۱.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۱۱۶.

<sup>ً</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۱۱۹ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۱۷۵.

خواهند گرفت. پس کسیکه آن پیشوایان راستین را دوست بدارد و از آنان پیروی و تصدیق کند از من خواهد بود، با من است و بهزودی مرا ملاقات خواهد کرد. بدانید؛ کسیکه به آنان ستم و تکذیب کند از من نیست، با من نخواهد بود و من از او بیزار و دور خواهم بود.» ا

امام باقر البلیخ در حدیث دیگری ذیل آیهی مزبور فرمود: «رسولخدانگی با گروه و قوم خود به صحنه ی محشر خواهد آمد و علی (لبلیخ در میان شیعیان خود خواهد آمد و امام حسن البلیخ را گروه او همراهی می کنند و امام حسین البلیخ جلودار گروه حسینیان است و وارد محشر می شود و سرانجام هرکس میان یاران و پشتیبانان بمیرد آن گروه با وی خواهند آمد» ۳.۲

البته امام حق و کسانی که بهوسیلهی او فراخوانده میشوند بر امام باطل و گروهش اشراف دارند و بر آنها قاهرند. ازاینرو امام حق میزان و محور قضاوت در قیامت است.<sup>۴</sup>

## ۵-۱۴ قضاوت بر میزان حق

یکی از اسماء الهی حق است: ﴿فَتَعَالَی اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ \_ مؤمنون، ٢٣﴾. او جهان را بر حق خلق کرده و بنا کرده است: ﴿مَا جُنَهُمَا إِلّا بِالْحَقُ \_ احقاف، ٣﴾. یکی از صحنههای خلقت، قضاوت دربارهی اعمال بندگان در آخرت میباشد. میزان و معیار این قضاوت حق است: ﴿وَالْوَزْنُ یَوْمَئِذِ الْحَقُ... \_ اعراف، ٨﴾؛ حقی که بههیچوجه آلوده به باطل نیست و حق خالص و صریح میباشد، زیرا قیامت محل ظهور کامل اسماء الهی است؛ مانند مرتبهی دنیا نیست که حق و باطل در آن آمیخته است: ﴿فَاحْتَمَلَ السَّیْلُ زَبَدًا رَّابِیًا \_ رعد، ١٧﴾. ازاینرو در قیامت به هیچکس ستم نمیشود و عدل الهی ظهور مطلق مییابد: ﴿وَنَضَعُ الْمَوَازِینَ الْقِسَطَ لِیَوْمِ الْقِیَامَةِ فَلَا تُطْلَمُ نَفْسٌ مَنْ عَلْمُ وَالْوَلْ اللّهِ وَعَلَى بِنَا حَاسِینَ \_ انبیاء، ٤٧﴾. پس بهمیزانی که اعمال انسانها مشتمل بر حق و عدل باشد، سنگین و ارزشمند است، و در غیر اینصورت سبک خواهد بود و وزنی نخواهد داشت. و ازآنجاکه اعمال پیامبران و امامان بزرگوار اللّه عین و حقیقت است، آن اعمال، معیار و میزان سنجش اعمال دیگران قرار می گیرد و هرچه عمل انسانها به راه و روش آنان نزدیک تر باشد، ارزش افزون تری خواهد داشت: ﴿فَأَمًا مَن تُقُلَتُ مَوَازِینَهُ \* فَهُو فِی عِیشَةٍ رَّاضِیَةٍ \* وَأَمًا مَنْ خَفَتْ مَوَازِینُهُ \* فَاهُو فِی عِیشَةٍ رَاضِیَةٍ \* وَامًا مَنْ خَفَتْ مَوَازِینُهُ \* فَاهُمُ هَاوِیةٌ \* وَمَا آذُرَاكُ مَا هِیهُ \* فَامًا مَنْ خَفَتْ مَوَازِینُهُ \* فَاهًهُ هَاوِیةٌ \* وَمَا آذُراكُ مَا هِیهُ \* فَامًا مَنْ خَفَتْ مَوَازِینُهُ \* فَاهًهُ هَاوِیةٌ \* وَمَا آذُراكُ مَا هِیهُ \* فَامًا مَنْ حَقَتْ مَوَازِینُهُ \* فَاهًهُ هَاوِیةٌ \* وَمَا آذُراكُ مَا هِیهُ \* فَامًا مَنْ حَقَتْ مَوَازِینُهُ \* فَاهًهُ هَاوِیةٌ \* وَمَا آذُرَاكُ مَا هِیهُ \* فَامًا مَنْ حَقَتْ مَوَازِینُهُ \* فَاهُو فِی عِیشَةٍ رَاضِیَةٍ \* وَامًا مَنْ حَقَتْ مَوَازِینُهُ \* فَاهُمُ هَاوِیةٌ \* وَمَا آذُراكُ مَا هِیهُ السَانِهُ اللّهُ مَنْ حَقَلْ اللّهُ مَنْ حَقَشَد اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلْ حَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ وَاللّه اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ حَقْلُو فِی عِیسُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ فَاللّهُ وَا

## ۵-۱۵ شهادت شاهدان و گواهان

شهادت بر شیء عبارت است از تلقی و دریافت آن از راه حضور و رؤیت. شهادت، هم به مرحلهی دریافت و تلقی یک امر اطلاق می شود و هم به مرحلهی حکایت و اداء آن امر. شهادت بر اعمال در روز قیامت تنها گواهی بر صورت ظاهری آنها نیست، بلکه شهادت بر باطن اعمال و وضعیت آنها از نظر اطاعت و معصیت، یا سعادت و شقاوت نیز هست. زیرا اقتضای حکم و داوری براساس گواهی شاهدان، آنهم از سوی احکمالحاکمین، همین است که شهادت بر حقیقت و باطن اعمال باشد. لذا از میان انسانها کسانی می توانند چنین شهادتی دهند که به باطن اعمال انسانها دسترسی داشته باشند. همچین مخلوقاتی که نوعی رابطه حقیقی با عمل انسان داشتهاند، مانند اعضای وجودی خود انسان یا زمان و مکان که ظرف عمل انسان بوده اند نیز شهادت می دهند. بنابراین: این گواهان عبار تند از:

اللهِ مِنْ اَللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي يَقُومُونَ فِي النَّاسِ فَيُكَذَّبُونَ وَ يَظْلِمُهُمْ أَئِمَةُ الْكُفْرِ وَ الصَّلَالِ وَ أَشْيَاعُهُمْ فَلَيْسَ مِنَى اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ طَلْمَهُمْ وَ كَذَّبُهُمْ فَلَيْسَ مِنَى وَ لَا مَعِى وَ أَنَا مِنْهُ بَرِيءٌ» (نورالثقلين، ج٣، ص ١٩١)

<sup>َ</sup> قال الباقرﷺ «يَجِيءُ رَسُولُاللّهِﷺ فِي قَومِهِ و عَلي**ظِيلِ فِي** قَومِهِ وَ الحَسَن**ظِيلِ فِي** قَومِهِ وَ الحُسَين**ظِيلِ فِي** قَومِهِ وَ الحُسَين**ظِيلِ فِي** قَومِهِ وَ كُلُّ مَن مَات بَينَ ظهراني قَوم جَاوًا مَعَه» (نورالثقلين، ج٣، ص١٩٢)

<sup>&</sup>quot; آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۳۴۷.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۱۳۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۱۲۷ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۳۲۷.

- ١- رسول خدا بَيْكِ كه شاهد و كواه بر همهى امم است: ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُّلاء شَهِيدًا نساء، ۴۱ ﴾؛
  - ٢- انبيا، شهدا و صالحين: ﴿... وَجِيءَ بِالنَّبِيِّن وَالشُّهَدَاء وَقُضِي بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ \_ زمر، 8٩﴾؛
- ٣- ملائكهي ثبتكنندهي اعمال: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ \* كِرَامًا كَاتِبِينَ \* يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ \_ انفطار، ١٠-١٢﴾، ي﴿مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ \_ ق،١٨٠ ﴾؛
- ۴- اعضاء و جوارح انسان: ﴿ حَتَّى إِذَا مَا جَاؤُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُهُ عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ \* وَمَا كُنتُمْ تَسْتَيْرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلا أَبْصَارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ وَلَكِن ظَنتُمْ أَنَّ اللَّهَ لا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا تَعْمَلُونَ \_ فصلت، ٢٠-٢٢ ﴾؛
- ۵- زمانها و مکانهای خاص و مقدس، مانند جمعهها، اعیاد، مساجد، بقاع متبرکه رابطهی میان عمل و کیفر و پاداش

رابطهی میان عمل و جزای عمل سه گونه است:

- ۱- قراردادی؛ مانند اینکه کارگر کار معینی در روز انجام دهد و دستمزد معینی از کارفرما دریافت کند. یا رانندهای در رانندگی تخلف کند و مبلغ معینی جریمه شود. این رابطهها براساس تغییر اهداف و غایات انسان، قابل تغییر هستند.
- ۲- رابطهی علت و معلولی و تأثیر و تأثری؛ در اینصورت، پاداش یا کیفر محصول طبیعی عمل است. مثلاً کسی که مطالعه کند، علم کسب میکند و کسی که سیگار می کشد، مریض می شود. این پاداش و کیفر با وضع قوانین تغییر نمی کنند، بلكه انسانها بايد خود را با آن تطبيق دهند.
- ۳- نوع دیگر، که عمیق تر و کامل است، حضور خود عمل بهعنوان پاداش یا کیفر است. قرآن کریم در این خصوص مى فرمايد: ﴿يَوْمَ تَجِدُكُلُ نَفْس مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْر مُّحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا \_ آلعمران،٣٠﴾، ﴿كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ \_ بقره،١٤٧﴾، ﴿وَلَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ \_ يس،٤٢﴾.
- حضرت امام سجّاد الملي در اين باره چنين مي گويد: «كردارها قلاّدههاي گردن خواهند شد.» و اصل تمثيل «اعمال ناروا به صورت غلهاي گردن» در سوره «سبأ» آمده است: ﴿وَجَعَلْنَا الْأَغْلَالَ فِي أَعْنَاقِ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \_ سبأ،٣٣﴾.

هر عملی یک جنبهی مادی و ظاهری و یک جنبهی باطنی و غیبی دارد. جنبهی مادی و ظاهری، همان است که مردم مشاهده میکنند و بعد از عمل از بین میرود. اما جنبهی باطنی و غیبی که در نفس و روح انسان جایگاه دارد، مانند خود نفس از بین نمیرود و باقی میماند. بنابراین مجازات یا پاداش انسان در قیامت با خود عمل انسان صورت میگیرد. بهشت یا جهنم هر فرد، عمل آن فرد است كه آنكونه جلوهكر شده است: ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ \_ زلزال،٧-٨﴾. ``

## ۵–۱۶ دریافت سعادتمندانه یا شقاوتمندانه نامهی عمل

قرآن کریم تصریح میکند که انسانها، براساس اعتقادات، خلقیات و اعمال خود در دنیا نامهی عملی برای خود تدارک میکنند که آنرا در برزخ و قیامت مشاهده میکنند. وقتی آنرا تماشا میکنند، درمییابند که تمام اعمال جوانحی و جوارحی آنها درطول زندگی دنیایی در آن حاضر است: ﴿وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا \_ کهف،۴٩﴾؛ یعنی خود عمل و حقیقت آن در این نامه حاضر است، نه گزارش مکتوب

ا «صَارَتِ الْأَعْمَالُ قَلَائِدَ فِي الْأَعْنَاقِ» (صحيفه سجاديه، دعاي۴۲)

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱، صص۲۲۵–۲۳۴ / علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۱۳۴–۱۳۰ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۴۲۵ / آیتالله جوادی آملی، سرچشمهی اندیشه، ج۴، صص۵۶۵–۵۶۸.

اعمال. ازاینرو خود اعمال انسان در قیامت حاضر میشوند و انسان عین اعمال خود را دریافت میکند. این نامهی عمل، متناسببا عالم آخرت است، نه دنیا. نامهی عمل نیکوکاران به دست راست آنها و نامهی عمل گناهکاران به دست چپ آنان داده میشود: ﴿فَأَمًّا مَنْ أُوتِي کِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَیَقُولُ یَا لَیْتَنِي لَمْ أُوتَ کِتَابِیهْ \_ حاقه، ۱۹ و ۲۵﴾. حقیقت دست راست (یمین) همان سعادتمندی، مبارکی و میمنت و حقیقت دست چپ (شمال) نامبارکی و شومی و شقاوت است که نیکوکاران و بدکاران با اعمال و خلقیات و عقاید خود بهدست آوردهاند. ا

## ۵-۱۷- تجسم عمل در آخرت

مقصود از تجسم عمل، حضور عینی خود عمل در آخرت است. در آخرت اینگونه نیست که گزارشی از عمل انجامشده در دنیا داده شود، بلکه حقیقت و وجود عینی عمل در آخرت حضور می یابد. وجود انسان به گونهای است که نه تنها خودش باقی و جاوید است و از بین نمی رود، بلکه اعمال و آثار او نیز ضبط و نگهداری می شود و نابود نمی شود. اعمال و آثار خوب انسان با صورتهای زیبا و لذت بخش تجسم می یابند و به صورت کانون لذت و بهجت مشاهده می شود و اعمال بد و آثار بد آنها با صورتهای زشت و وحشت زا و مهیب تجسم می یابند و به صورت کانون درد و رنج و عذاب پدیدار می گردند.

## ۵-۱۸- روز حق بودن آخرت

آخرت «يومالحق» است: ﴿ذَلِكَ الْيَوْمُ الْحَقُّ \_ نباء،٣٩﴾. در آن روز باطل سركوب مىشود و چهرهى سرابگونهاش براى هميشه رخت برمىبندد؛ زيرا در آن روز حق همه جا را گرفته و همهى اركان قيامت را تشكيل داده است. چنانكه در زيارت حضرت صاحبالأمر على مىخوانيم: ﴿وَ اَشْهَدُ اَنَّ النَّشْرَ حَقِّ، وَ الْبَعْثَ حَقِّ، وَ الْمِرْصادَ حَقِّ، وَ الْمِرْصادَ حَقِّ، وَ الْمِرْصادَ حَقِّ، وَ الْمِرْعادَ حَقِّ، وَ الْمِرْعادَ حَقِّ، وَ الْمَرْعادَ عَقِّ، وَ الْمَرْعادَ حَقِّ، وَ الْمَرْعادَ حَقِّ، وَ الْمَرْعادَ عَقِّ، وَ الْمَرْعادَ عَقْ، وَ الْمَرْعادَ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَمْ عَلَى الْمَرْدَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَامِ عَلَى الْعَمْ وَ الْمُعْدَ وَ الْوَعْدَ وَ الْمُوالِعَ عَلَى الْمَالُوعُ لَا عَلَامَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّ

## ۵–۱۹– عبور از صراط

صراط راهی است که بر روی جهنم و یا در داخل آن کشیده شده است؛ زیرا در آیات قرآن کریم خدای سبحان به «ورود» بدان و «ترک» و «تجات» از آن خبر میدهد. راهی که بر سرتاسر جهنم کشیده شده و محل عبور همهی خلایق از نیک و بد خواهد بود. در پیمودن این صراط، هدایتیافتگان نجات مییابند و ظالمین و گمراهان از آن سقوط میکنند. خداوند سبحان میفرماید: ﴿إِنَّ الَّذِینَ کَفَرُوا وَظَلَمُوا لَمْ یَکُنِ اللَّهُ لِیَغْفِرَ لَهُمْ وَلا لِیَهْدِیَهُمْ طَرِیقاً \* إِلّا طَرِیقَ جَهَنَّمَ خَالِدِینَ فِیهَا أَبَدًا \_ نساء،۱۶۸و۱۹۹ و ﴿احْشُرُوا الَّذِینَ ظَلَمُوا وَأَزْواجَهُمْ وَما کانُوا یَعْبُدُونَ \* مِنْ دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلِی صِراطِ الجَحِیمِ \* وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ \* ما لَکُمْ لا تَناصَرُونَ \_ صافّات،۲۵-۲۲﴾. پس جهنم راهی است که ظالمین و ازواجشان (شیاطین) را بدان هدایت خواهد کرد. أ

## ۵-۲۰- سؤال و حساب در قیامت

سؤال در قیامت قانونی کلی است که شامل پیامبران و عموم مردم میشود: ﴿فَلَنَسْأَلُنَّ الَّذِینَ أُرْسِلَ إِلَیْهِمْ وَلَنَسْأَلُنَّ الْمُرْسَلِینَ \_ اعراف،۶﴾. امیرمؤمنان علی المخران دروز قیامت پیامبران المح المح اربع میدارند و از آنان پرسش میکنند که آیا رسالت هایشان را کاملاً ۱دا کردند و به

ا علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۱۳۶.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> مفاتیحالجنان، زیارت آلیاسین.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۳۲۹–۳۲۲.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۱۲۴.

مردم رساندند؟ پیامبران گزارش میدهند که رسالت را ادا و به مردم ابلاغ کردند. از مردم نیز سؤال میشود، ولی آنان منکر ادای حق رسالت میشوند؛ زیرا از تکلیف رخ برتافتهاند.» ۱

سؤال بهمعنای پرسش از حقیقت امر است و امر در آن روز دایرمدار ظهور تبعات و عواقب اعمال است که نفس، خود کسب نموده و بهدست آورده است. بهعبارت دیگر، سؤال دایرمدار بازپس دادن حساب و وصول به نتایج آنهاست. کم همچنین به نظر میرسد که سئوال از پیامبران جنبه آشکار شدن حقیقت دارد، نه جنبه محاکمه و باز خواست.

## ۵-۲۰-۱ موارد سؤال

در قیامت از همه اموری که خداوند بر انسان تکلیف کرده سئوال میشود. البته در آیات و روایات بر برخی از آنها تاکید شده تا اهمیت آنها را یادآور شوند، مانند:

- ۱- پیامبر اسلام ﷺ فرمود: «در روز قیامت وقتی بر جهنم، صراط استوار گردد هیچ کس حق عبور ندارد، مگر اینکه با او جواز ولایت علی بن ابی طالب (لیک اید سوال می شور می شور به می می شود.» "
   می شود.» "
  - ۲- امیرمؤمنان علی المبلخ از پیامبر سیک نقل می کند: «نخستین پرسش در قیامت از دوستی اهل بیت (پیل است.» ٔ
- ۳- پیامبر اکرم ﷺ میفرماید: «در روز قیامت هیچکس قدم از قدم برنمیدارد تا به چهار پرسش پاسخ دهد: از عمر او سؤال میشود که در چه چیز فانی کرده، جوانی را در چه چیز صرف کرده، مالش را از کجا بهدست آورده و در کجا خرج کرده و از دوستی اهل بیت ریمی». ۵
- ۴- امیرالمؤمنین المیلی می فرماید: «از خدا حتی درباره ی بندگان و شهرهای او پروا داشته باشید؛ زیرا شما مورد سؤال خواهید بود
   حتی از شهرها [آبادگر بودید یا خرابکار؟] و از چهارپایان [با آنها چه کردید؟، اذیّت و آزار یا رفاه و آسایش؟]»<sup>5</sup>
- ۵- از نعمتهای پروردگار: ﴿ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ \_ تكاثر، ٨﴾؛ امام رضا ﴿لِكِلِ در تفسير ﴿نعيم » می فرمايد: ﴿نعيم ، حبّ و دوستي ما اهل بيت است. خداوند پس از توحيد و نبوّت از شما راجع به نعمت دوستي با ما سؤال مي كند. اگر كسي محبّ ما اهل بيت باشد حق تعالى او را به نعمت جاودانه بهشت مي رساند. ﴾
- ۶- دعوت پیامبران ﷺ نیز از موارد پرسش است. در روز قیامت خداوند به مردم ندا میدهد که رسولان حق را چگونه پاسخ دادید؟ دعوتشان را پذیرفتید و اطاعت کردید یا مخالفت و عصیان ورزیدید؟ پس آن روز راه هرگونه عذر و سخن بر تبهکاران مسدود می شود و از هول عذاب هیچ پرسش و پاسخی ندارند: ﴿وَیَوْمَ یُنَادِیهِمْ فَیَقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ الْمُرْسَلِینَ \* فَعَمِیتْ عَلَیْهِمُ الْأَنبَاء یَوْمَئِدٍ فَهُمْ لَا یَتَسَاءلُونَ \_ قصص، ۶۵–۶۶﴾.

<sup>`</sup> قال على ﴿ لِيُهُ ﴿ هَيُفَامُ الرُّسُلُ فَيُسْأَلُونَ عَنْ تَأْدِيَةِ الرَّسَالَاتِ الَّتِي حَمَلُوهَا إِلَي أُمَمِهِمْ. فَأَخْبَرُوا أَنَهُمْ قَدْ أَدُّوا ذَلِك إِلِي أَمَمِهِم، وَ تُسْأَلُ الاَمَمُ فَتَحجَدُونَ ﴾ (نورالثقلين، ج ٢، ن۴)

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۱۲۴ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن، ص۴۰۱.

تقال رسول الله ﷺ «إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ وَ نُصِبَ الصِّرَاطُ عَلَى جَهَنَّمَ لَمْ يَجُزْ عَلَيْهِ إِلَّا مَنْ مَعَهُ جَوَازٌ فِيهِ وَلَايَةُ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ، وَ ذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ﴾، يغني عَنْ وَلايَةٍ عَلِيَّهْنِ أَبِيطَالِبِ ﴿لِللّٰجِ ﴾ (نورالثقلين، ج۴، ص ٢٠٩)

<sup>ً</sup> قال اميرالمؤمنين ﴿ لِلِكِنْ ﴿ أَوُّلُ مَا يُسْأَلُ عَنْهُ الْغَبْدُ خُبُّنَا أَهْلَ الْبَيْتِ» (نورالثقلين، ج٢، ص٢٠٢)

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> قال رسولالله ﷺ «لا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ أَرْبَعٍ: عَنْ عُمْرِهِ فِيمَا أَفْنَاهُ، وَعَنْ جَسَدِهِ فِيمَا أَبْلاهُ، وَعَنْ مَالِهِ فِيمَا أَنْفَقَهُ وَمِنْ أَيْنَ كَسَبَهُ، وَعَنْ حُبِّنَا أَهْلَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلْمُ عَلَى الل

<sup>ُّ</sup> قال اميرالمؤمنين ﴿لِيٰكِمْ: «اِتَّقُوااللهُ فِي عَ«بادِهِ وَ بِلادِهِ فَإِنَّكُم مَسْئُولُونَ حَتّى عَن البِقاعِ وَ البَهائِمِ» (نورالثقلين، ج۴، ص۴۰۲)

Y قال الرضاطِيِيِّ «... وَ لَكِنَّ النَّعِيمَ حُبُّنَا أَهْلَ الْبَيْتِ وَ مُوَالاتُنَا يَسْأَلُ اللَّهُ عِبَادَهُ عَنْهُ بَغَدَ التَّوْحِيدِ وَ النَّبُوَّةِ لِأَنَّ الْعَبْدَ إِذَا وَفَى بِذَلِكَ أَدَّاهُ إِلَى نَعِيمِ الْجَنَّةِ الَّذِي لَا يَزُولُ» (نورالثقلين، ج۵، ص۶۶۴)

## ۵-۲۱- رستاخیز مخلصون

ازآنجاکه مخلصون به مقام «عندالله» رسیدهاند، هیچ حجابی آنان را از حق سبحان محجوب نمیسازد؛ آنان بر همهی عوالم مسلط و حاکمند و در مبدأ و معاد واسطهی بین حق و خلقتند و از وحشت و فزع «نفخه» و «صعقه» در امانند. در عرصهی محشر احضار نمیشوند: ﴿فَکَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ \* إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِینَ \_ صافّات،۱۲۷-۱۲۸ و هم ایشانند که میزان حساب میباشند و اعمال خلایق را مبتنیبر اعمال ایشان داوری میکنند و حکم میرانند. اینان، همان «سابقون مقرّب» میباشند که از دادن کتاب نیز استثنا شدهاند و نامهی عمل به دست راست یا چپ آنها داده نمیشود: ﴿وَمَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا کُنتُمْ تَعْمَلُونَ \* إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِینَ \* أُولَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَا عَنْهُمُ مِ صافّات،۳۹-۴۱).

### ۵-۲۲ شفاعت

خداوند به کسانی که از ذاتشان و فعلشان راضی است و بر کمالشان و کمال قولشان شاهد گشته که نقص و خطایی در آن راه ندارد، اذن شفاعت داده است: ﴿یَوْمَئِذِ لَّا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلًا \_ طه،۱۰۹﴾. این بزرگواران کسانی هستند که علمشان به شبهات اوهام و خطای اهواء درنیامیخته و نفس آنها بر طهارت اولیهی ذات خویش باقی مانده و به عهدی که با پروردگار خویش بستهاند، پایبندند: ﴿لا یَمْلِکُونَ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ اتَّحَذَ عِندَ الرَّحْمَنِ عَهْدًا \_ مریم،۸۷﴾. ﴿لا یتکلمون إلا نم أذن له الرحمن و قال صواباً – نبأ، ۳۸﴾.

علاوهبراینکه شفاعت کنندگان باید مورد رضای حق باشند، همچنین لازم است شفاعتشوندگان نیز مرضی حق تعالی قرار بگیرند: ﴿وَلَا یَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَیِ \_ انبیاء،۲۸﴾. این رضایت، مربوط به ایمان است؛ یعنی شفاعت شامل کسانی میشود که در دایره ی ایمان به خدا قرار گرفته باشند: ﴿وَلَا یَرْضَی لِعِبَادِهِ الْکُفُرَ وَإِن تَشْکُرُوا یَرْضَهُ لَکُمْ \_ زمر،۷﴾. لذا شفاعت گناهکاران از مؤمنان را به صالحان ملحق میسازد. پیامبر اکرم ﷺ شافع همه ی شافعان است، همان طور که شاهد عینی شاهدان میباشد. علاوهبر پیامبر اکرم، ائمه ی اطهار و انبیاء الهی ﷺ، ملائکه، مؤمنین، قرآن، خویشاوندان و اعمال صالح نیز از شافعین میباشند. ا

امام باقر الملی فرمود: «از اولین و آخرین، کسی نیست که در روز قیامت محتاج به شفاعت محمّد استد.» آ. از امام صادق الملی راجعبه شفاعت پیغمبر شخی در روز قیامت سؤال شد، امام الملی فرمود: «در روز قیامت عرق دهانها را بند آورد و شدّت گرما جانها را به ستوه؛ پس گویند بیایید نزد آدم الملی رویم تا شفاعت ما کند و به سوی وی روند و به وی گویند: نزد پروردگارت شفاعت ما بنما. پس آدم الملی گوید: مرا گیاه و خطایی است، به نزد نوح الملی روید. پس مردم به پیش نوح الملی درآیند و وی ایشان را به پیامبر بعد از خود ارجاع دهد و همین طور هر پیامبری مردم را به پیامبر بعدی حواله دهد تا اینکه به عیسی الملی رسند و وی گوید: نزد محمد آلی روید. پس آن جماعت خود را بر پیامبر کلی عرضه دارند و از وی تقاضای شفاعت کنند، پس پیامبر به ایشان گوید که به دنبال من آیید و ایشان را به درب بهشت رساند و رو سوی باب الرحمن کند و به سجده افتد و سجده را الی ماشاء الله طولانی کند، پس خداوند عزّوجل فرماید: سر بردار و شفاعت کن که مقبول است و سؤال کن که مستجاب است و این همان کلام خداوند است که فرمود: ﴿عَسَی أَن یَبْعَاَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴿ الله کان که مقبول است که فرمود: ﴿عَسَی أَن یَبْعَاكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ «

١..

ا علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، صص۱۷۵–۱۷۶.

<sup>ّ</sup> قال الباقر ﷺ «مَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ الاوَّلِينَ وَ الاخِرِينَ إِلَّا وَ هُوَ مُحْتَاجٌ إِلَى شَفَاعَةِ مُحَمَّدٍ ﷺ يَوْمَ الْقِيَمَةِ» (تفسير قمّى، ج٢، ص٢٠٢)

٣ «يُلْجَمُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْعَرَقَ. فَيَقُولُونَ: الْطَلِقُوا بِنَا إِلَى آدَمَ يَشْفَعُ لَنَا عِنْدَ رَبَّنَا. فَيَأْتُونَ آدَمَ، فَيَقُولُونَ: يَا آدَمُ اشْفَعُ لَنَا عِنْدَ رَبَّنَا. فَيَأْتُونَ آدَمَ، فَيَقُولُونَ: يَا آدَمُ اشْفَعُ لَنَا عِنْدَ رَبِّكَ. وَيَرْفُعُمْ جُلُ بَي إِلَى مَنْ يَلِيهِ، حَتَّى يُنْتَهُوا إِلَى عِسَى فَيَقُولُ: عَلَيْحُمْ بِمُحَمَّدٍ رَسُولِ اللَّهِ فَيَعُوسُونَ الْفَهُ فَيَقُولُ: فَيقُولُ: الْطَلِقُوا فَيَنْطَلِقُ بِهِمْ إِلَى مَنْ يَلِيهِ، وَ يَرْفُعُمْ كُلُ نَبِي إِلَى مَنْ يَلِيهِ، حَتَّى يُنْتَهُوا إِلَى مَنْ يَلِيهِ، حَتَّى يُنْتَهُوا إِلَى مَنْ يَلِيهِ، وَ يَرْفُعُمْ حُلُ اللَّهُ فَيَقُولُ: ﴿ وَمَنْ اللَّهُ فَيَقُولُ اللَّهُ ارْفَعْ رَأْسَكَ وَ اشْفَعْ تُشَقِّعُ وَ اسْأَلُ تُعْطَ وَ ذَلِكَ هُوَ قَوْلُهُ: ﴿ عَسَى أَن اللَّهُ فَيَقُولُ اللَّهُ ارْفَعْ رَأْسَكَ وَ اشْفَعْ تُشَقِّعُ وَ اسْأَلُ تُعْطَ وَ ذَلِكَ هُوَ قَوْلُهُ: ﴿ عَسَى أَن اللَّهُ فَيَقُولُ اللَّهُ ارْفَعْ رَأْسَكَ وَ اشْفَعْ تُشَقِّعُ وَ اسْأَلُ تُعْطَ وَ ذَلِكَ هُوَ قَوْلُهُ: ﴿ عَسَى أَن اللّهُ فَيَقُولُ اللّهُ ارْفَعْ رَأْسَكَ وَ اشْفَعْ تُشَقِّعُ وَ اسْأَلُ تُعْطَ وَ ذَلِكَ هُوَ قَوْلُهُ: ﴿ عَسَى أَن اللّهُ فَيَقُولُ اللّهُ الْفَعْ رَأُسَكَ وَ اشْفَعْ تُشَقِعُ وَ اسْأَلُ تُعْطَ وَ ذَلِكَ هُو قَوْلُهُ: ﴿ عَسَى أَن اللّهُ فَيَقُولُ اللّهُ اللّهُ فَيَقُولُ اللّهُ الْعَالَقُ بُومُ إِلَى اللّهُ عَلَهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ الْعَلْقُ عُنْ اللّهُ الْمُعْلِقُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الْوَاعُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ



## ۵-۲۳- تبدیل دوستیهای غیرخدایی به دشمنی در قیامت

دوستیهایی که مردم در این دنیا بر غیر میزان حق و قرب و محبت به خداوند با یکدیگر دارند، چون براساس حق نیست، در آن عالم، که عالم بروز و ظهور حقایق است، بهصورت حقیقت خود که دشمنی است، ظهور می کند. لذا کسانی که در دنیا دوستی ظاهری داشتند، در قیامت علیه یکدیگر شهادت می دهند و از یکدیگر بیزاری می جویند: ﴿الْأَخِلَاء یَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوِّ إِلّا الْمُتَقِینَ رِخرف، ۶۷﴾. مهم ترین این بیزاری و تبری، تبری شیطان از انسان گناهکار است: ﴿کَمَثَلِ الشَّیْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَانِ اکْفُرْ فَلَمًا کَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِیهُ مِّن الله وَعَدَکُمْ وَعْدَ الْحَقِّ وَوَعَدتُکُمْ فَا خُلْفَتُکُمْ وَمَا کَانَ لِی عَلَیْکُم مِّن سُلْطَانِ إِلاَّ أَن دَعَوْتُکُمْ فَاسْتَجَبُتُمْ لِی فَلاَ تَلُومُونِی وَلُومُواْ أَنفُسَکُم مَّا أَنَا بِمُصْرِحِکُمْ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِحِی إِنِّی کَفَرْتُ بِمَا أَشْرَکْتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِمِینَ لَهُمْ سُلْطَانِ إِلاَّ أَن دَعَوْتُکُمْ فَاسْتَجَبُتُمْ لِی فَلاَ تَلُومُونِی وَلُومُواْ أَنفُسَکُم مَّا أَنا بِمُصْرِحِکُمْ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِحِی إِنِّی کَفَرْتُ بِمَا أَشُرَکْتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِمِینَ لَهُمْ عَدَابٌ أَلِیمٌ \_ ابراهیم، ۲۲﴾. همچنین تبری ائمهی کفر و ظالمین، از دنباله روان آنها است که بار گناه را به دوش خودشان می اندازند و خود را تبرئه می کنند.

## ۵-۲۴- سرانجام نیکوکاران

پس از قضاوت و داوری دربارهی عقاید، اخلاق و اعمال انسانها در پیشگاه الهی، نیکوکاران و رستگاران را بهسوی بهشت راهنمایی میکنند. بهشت آماده ی استقبال و پذیرایی از آنهاست و چون بهشتیان سررسند، درهای آنرا به روی خود گشوده میبینند. وقتی وارد بهشت شدند، میگویند ستایش خدای را که وعده ی لطف و رحمتش را بر ما محقق فرمود و ما را وارث همه ی سرزمین بهشت گردانید تا هرجای آن که بخواهیم منزل گزینیم. اینان جاودانه در بهشت ساکن میشوند: ﴿وَسِیقَ الَّذِینَ اتَّقُوْا رَبُّهُمْ إِلَی الْجَنَّةِ رُمَرًا حَتَّی إِذَا جَاوُوهَا وَقُیحَتُ أَبُوابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلَامٌ عَلَیْکُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا حَالِدِینَ \* وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِی صَدَقَتَا وَعْدَهُ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ الْجَنَّةِ حَیْثُ نَشَاء فَیعُمَ أَجُرُ اللّهِ عَدَنْتُ وَعْدَهُ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ الْجَنَّةِ حَیْثُ نَشَاء فَیعُمَ أَجُرُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَدَنَهُ وَقَالُ لَهُمْ مِنْ قُرِقُ مِنْ اللّهُ مِنْ قُرَةِ اللّهِ اللّهِ عَدَنْتُهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ قُرَةً اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَنْ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الل

## ۵-۲۵- احوال بهشتیان

بهشت، نور محض، آزادى محض، آسايش محض، سلامتى محض، راحتى محض و خالص است و مشوب با هيچ جهت منفى نيست: ﴿وَالَّذِينَ صَبَرُواْ ابْغِاء وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلاَئِيَةً وَيَدْرَؤُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ أُولَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ \* جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ \* سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ \_ رعد،٢٢-٢٢﴾، ﴿وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ﴿ اللّهُ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبْدًا لَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلاً ظَلِيلًا \_ نساء ٢٠٠٤﴾، ﴿وَالّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبْدًا لَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلاً ظَلِيلًا \_ نساء ٢٠٠٤﴾، ﴿قَالَ اللّهُ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبْدًا رُضِى اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \_ مائده ١٩٠٩ ﴾. ﴿

## ۵-۲۶- سرانجام گناهکاران

آنان که دارای عقاید، اخلاق و اعمال باطل بودهاند، پس از قضاوت و داوری در پیشگاه الهی، بهسوی جهنم رانده میشوند؛ درهای جهنم به روی آنان باز میشود و هر گروهی از کافران و مجرمان در محل مناسب خود افکنده میشوند. برخی از جهنمیان دورهای موقت

١.١

ا «إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْجَنَّةَ بِيَدِهِ وَ لَمْ تَرَهَا عَيْنٌ - وَ لَمْ يَطَّلِعْ عَلَيْهَا مَخْلُوقٌ يَفْتَحُهَا الرَّبُ كُلُّ صَبَاحٍ - فَيَقُولُ ازْدَادِي رِيحاً ازْدَادِي طِيباً» (تفسير قمّى، ج٢، ص١٧٠)

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۲۰۳–۱۹۶ / علامه طهرانی، محمدحسین، معادشناسی، ج۲، ص۴۱.

دچار عذاب میشوند و برخی دیگر همواره در جهنم باقی میماند و خالد در آن هستند: ﴿وَرَأْيِ الْمُجْرِمُونَ النَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُم مُّوَاقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عَنْهَا مَصْرِفًا \_ كهف،٥٣﴾، ﴿وَيُعَذِّبَ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنْافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّانِّينَ بِاللَّهِ ظَنَّ السَّوْءِ عَلَيْهِمْ دَانِرَةُ السَّوْءِ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ و*الْكَاهام صادقٌ* وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءتْ مَصِيرًا \_ فتح، على، ﴿خَالِدِينَ فِيهَا لاَ يُخَفِّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمْ يُنظَرُونَ \_ آلعمران، ٨٨٠.

## ۵-۲۷- احوال دوزخیان

دوزخيان از حيات حقيقي اخروي محرومند. ﴿ قرآن كريم تصريح مينمايد كه: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا \* خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لَّا يَجِدُونَ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا \_ احزاب، ٤٣-٣٥٪، ﴿مِن وَرَائِهِمْ جَهَنَّمُ وَلَا يُغْنِي عَنْهُم مَّا كَسَبُوا شَيْئًا وَلَا مَا اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاء وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ \_ ـ جاثیه، ۱۰﴾ دوزخیان، همانطور که در دنیا در حجاب هستند، در قیامت نیز بین آنها و حقیقت حجاب است: ﴿إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمَحْجُوبُونَ \_ مطففين، ١٥٨ ﴾ و هيچ نوري ندارند: ﴿وَمَن لَّمْ يَجْعَل اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ \_ نور، ٤٠ ﴾. ٢

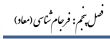
ا علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ص۲۰۳.

کامه طهرانی، محمدحسین، معادشناسی، ج $^{\alpha}$ ، ص۲۲۰.



# مبانی نظام تریتی ۵-۲۸- چالشها

| چالش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تيتر بحث                              | کد |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----|
| نهیلیسم یکی از بحرانهای اصلی جهان امروز است که در ابعاد مختلف نظری، اخلاقی و هنری بروز کرده و در سبک زندگی بشر امروز خود را نشان داده است. این نهیلیسم دارای دو مبناست:  ۱- اعتقاد به ماتریالیسم؛ ۲- نفی خداوند بهعنوان خالق و نفی غایتمندی از جهان خلقت و فعل الهی.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4-2- ضرورت معاد                       | ١  |
| در اخلاق نهیلیستی، فضیلت حقیقی از افعال اخلاقی و کمالات اخلاقی انکار میشود و هدف وسیله را توجیه می کند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       | ٢  |
| نفی علت غایی و غایتمندی از جهان؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                       | ٣  |
| نفی حکمت و شعور در جهان؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       | ۴  |
| چالش میان حس جاودانگی فرد و دیدگاه نظری وی در انکار معاد؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       | ۵  |
| آسیبهای روانی ناشی از پوچگرایی و رویآوری به غفلت برای فرار از اضطراب؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                       | ۶  |
| تغییر در سبک زندگی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                       | ٧  |
| عدم وجود ضمانت اجرایی درونی در رفتار اخلاقی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                       | ٨  |
| افزایش فشارهای طبقاتی و بیعدالتی در جهان؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       | ٩  |
| حرص و طمع افسار گسیخته در کسب ثروت از هر راه و روش (تجارت اسلحه، مواد مخدر، مشروبات الکلی و سکس)؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       | 1. |
| يوچ و لهو و لعب شدن زندگى دنيا با غفلت از آخرت و ناديده گرفتن آن: ﴿اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُو وَزِينَةٌ وَتَفَاحُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاثُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مَصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَعْفِرَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرِصْوَانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْعُرُورِ _ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا مَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَهُو وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِي الْحَيَوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ _ حديد، ٢٠﴾، ﴿وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَهُو وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِي الْحَيَوانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ _ عنكبوت، ٤٤﴾ | پیامدهای انکار معاد و<br>غفلت از آخرت | 11 |
| مبهم ماندن تعریف سعادت و رستگاری؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       | ١٢ |
| كم شدن هر تلاشى در دنيا: ﴿قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا * الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَوْمَ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُخْسِنُونَ صُنْعًا * أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَزْنًا _ كهف،١٠٣ –١٠٥﴾؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       | ١٣ |
| گریز از یاد مرگ و ناتوانی در توجه به پایان و سرانجام زندگی به خاطر ترس و هراس و دلهرهای که<br>از اندیشیدن دربارهی نابودی حاصل میشود؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       | 14 |
| برهم زدن تعادل حيات دنيا و نظم طبيعي آن؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       | ۱۵ |
| افزایش مصرف مواد مخدر، خودکشی، مصرف مشروبات الکلی، تنوعطلبی در ابزارهای زندگی و مصرف گرایی شدید؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                       | 18 |
| تلاش نافرجام برای بنای بهشت بر زمین با افزایش مصرف، دامن زدن به تنوع لذتهای مادی، طولانی کردن لذتهای مادی، و استفاده هرچه بیشتر از طبیعت و در نتیجه بی توجهی به نیازهای                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       | 17 |





نسلهای بعد و تخریب طبیعت و...؛

غفلت از گرایشها و میلهای متعالی و جاودان که آخرت ظرف ظهور مداوم و ابدی آنهاست.

1/



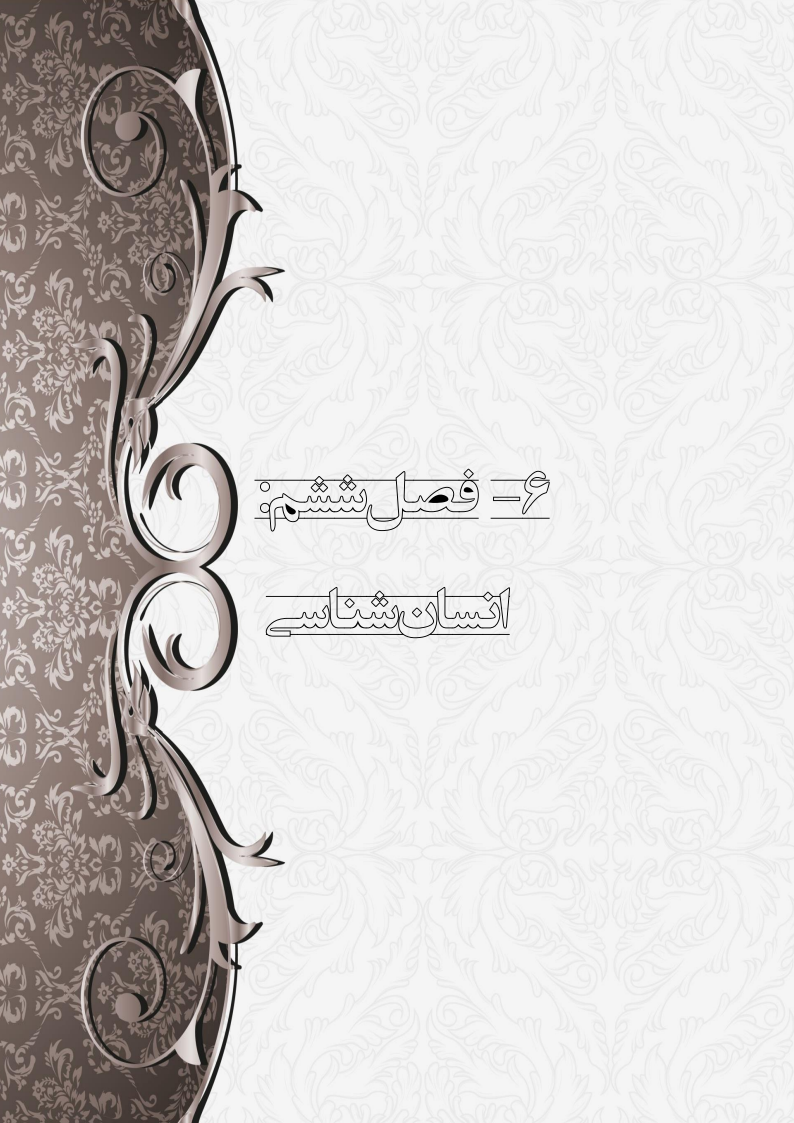
## ۵-۲۹- نشانگرها (دلالتها)

| 06       | نشانگر (دلالت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تيتر بحث               | کد                    |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|-----------------------|
|          | نظریهی تربیتی اسلام، پس از توحید، مبتنیبر معاد است که خود معاد، وجه دیگری از ظهور توحید میباشد.<br>نفی معاد، حضور خدا را برای انسان بیمعنا میکند. خدایی که کاری انجام ندهد و زشتها و زیباها برایش<br>یکسان باشد، ازجهت تأثیر گذاری رفتار، بودن یا نبودش علیالسویه است.                                                                                                                                                                                                            | ۲-۴- ضرورت<br>معاد     | 1                     |
|          | مهمترین خبری که انبیاء دربارهی آینده بشر آوردهاند، خبر از معاد و سرای آخرت است. همهی آنان پس از ایمان به خدا، ایمان به آخرت را طرح کرده و نسبتبه آن انذار کرده و به نیکوکاران مژده دادهاند. در قرآن کریم، بعد از توحید و یکتاپرستی، دربارهی هیچ موضوعی بهاندازهی معاد سخن نرفته است و با صراحت و قطعیت کامل، آنرا حتمیالوقوع شمرده است: ﴿اللّهُ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ لَیَجْمَعَنّکُمْ إِلَی یَوْمِ الْقِیَامَةِ لاَ رَیْبَ فِیهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللّهِ حَدِینًا _ نساء،۸۷﴾. | آمادگی برای            | ۲                     |
|          | عقل، حکم میکند که انسان به این آینده ی روشن و عظیم و حتمی الوقوع بی تفاوت نباشد و اقدامات زیر را انجام دهد:  ۱- درباره ی چیستی و کیفیت آن معرفت کسب کند؛  ۲- در حد عظمت و تأثیری که در سرنوشت انسان دارد، برای آن برنامه ریزی نماید؛  ۳- برنامه ی تنظیم شده را به منصه ی عمل درآورد و با افزایش معرفت، برنامه را اصلاح کرده و اعمال خود را ارتقاء بخشد.                                                                                                                           | معاد                   | ٣                     |
|          | پاسخ مساعد و درست به نیازهای درونی انسان مانند جاودانگیطلب: ﴿لاَ أُحِبُ الآفِلِینَ ـ انعام، ۷۶﴾؛ غایتمند بودن زندگی انسان؛ امکان انذار و تبشیر حقیقی؛ امکان انذار و تبشیر حقیقی؛ امکان اجرای برنامهی تربیتی تکاملگرا و معنویت گرا؛ ضمانت اجرای احکام اخلاقی؛ تدوین هر برنامهی تربیتی با مقدم و اصل قرار دادن آخرت؛ تدوین برنامههای اجتماعی و اقتصادی با اولویت برنامههای معنوی و حیات جاودان؛                                                                                     |                        | ۴<br>۵<br>۶<br>۷<br>۸ |
| <b>)</b> | ارائهی سبک زندگی خاص؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                        | 11                    |
|          | ضرورت هدایت الهی برای رسیدن به سعادت اخروی و استفاده درست از عمر یکباره؛<br>ملاحظهی آثار اخروی هر عمل اخلاقی، فردی، اجتماعی و؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | آثار اعتقاد به<br>معاد | 17                    |
| 10001    | احساس امید و شور در زندگی و انگیزهی فعالیت و کار و بلندهمتی و سبقت در کار خیر: ﴿ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْیَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلاَ حَوْفٌ عَلَیْهِمْ وَلاَ هُمْ یَحْزَنُونَ _ مائده، ۶۹﴾، ﴿سَابِقُوا إِلَی مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاء وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ حدید، ۲۱﴾؛                                                                                                               |                        | 14                    |
|          | افزایش انگیزهی خدمت به خلق خدا؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                        | ۱۵                    |
|          | نهراسیدن از مرگ و آمادگی برای فداکاری در راه خدا: ﴿وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِینَ قُتِلُواْ فِي سَیِیلِ اللّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْیَاء عِندَ رَبِّهِمْ یُرْزَقُونَ _ آلعمران،۱۶۹﴾؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                        | 18                    |
|          | آسان شدن سختیها و مصیبتها در مسیر حق؛<br>تأثیر در نیازها و تقدم و تأخر و اولویتبندی آنها؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                        | 14                    |

مبانی نظام ترمیتی فصل پنجم: فرجام ثناسی (معاد)

|                      | 9 |
|----------------------|---|
| ق<br>قاه امام صادق م |   |

|   | نشانگر (دلالت)                                                                                                                                           | تيتر بحث | کد |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|----|
| 4 | ضرورت تعیین دقیق نسبت حیات دنیایی به حیات اخروی و تعیین اهم اهداف هرکدام در برنامهریزیها (رسیدن به عمل صالح و شایسته)؛                                   |          | 19 |
|   | امکان تعریف دقیق سعادت و خوشبختی؛                                                                                                                        |          | ۲٠ |
|   | ثمربخش بودن فعاليتها و خدمتها: ﴿وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشْكُورًا _<br>اسراء،١٩﴾؛ |          | 71 |
|   | اثر تربیتی داشتن یاد مرگ و امکان وارد کردن آن در برنامهها و اختصاص وقتی برای اندیشیدن دربارهی مرگ و عاقبت و پایان زندگی دنیایی.                          |          | 77 |





## ۹-۱- انسان، مخلوق خداوند تبارک و تعالی

ازجملهی مخلوقات خداوند، انسان است که بهعلت ویژگیهای ذاتی که خداوند به وی عطا فرموده، جایگاه خاصی در خلقت دارد و از سایر مخلوقات متماید: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ سایر مخلوقات متماید: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَسُونِ \* فَإِذَا سَوَّیْتُهُ وَنَفَحْتُ فِیهِ مِن رُّوحِی فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِینَ \_ حجر،۲۸-۲۹﴾. \

پیامبر اکرم ﷺ فرمودند: «نخستین موجودی که خداوند عزّوجل آفرید ارواح ما بود، و آنگاه آنها را به توحید و تمجید خودگویا کرد، سپس فرشتگان را خلق فرمود.» ۲

## ۶-۲- کرامت ذاتی انسان

خداوند به انسان کرامت عنایت کرده و او را بر سایر مخلوقات برتری بخشیده است: ﴿وَلَقَدْ کُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَوْقْنَاهُم مِّنَ الطَّیَّاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَي کَثِیرٍ مِّمَّنْ حَلَقْنَا تَفْضِیلًا \_ اسراء، ۷۰﴾. این کرامت ذاتی به علت ویژگیهای ممتازی است که خداوند در فطرت و خلقت انسان به ودیعت نهاده و استعداد پیمودن مراتب کمال در همه ی ابعاد و رسیدن به لقاءالله را به وی عنایت کرده است. هر انسانی که در مسیر شکوفایی فطرت قدم بردارد، قدر این کرامت ذاتی را دانسته است؛ در غیر این صورت، آن را ضایع ساخته است".

## -7-8 دو بعدی بودن وجود انسان

انسان، موجودی مرکب از دو بعد روح و بدن است. قرآن کریم هم به بُعد بدنی و جسمانی وجود انسان اشاره می کند و هم بُعد روحی او را مطرح می نماید و می فرماید: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَاٍ مَّسْنُونٍ \* فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِينَ \_ حجر، ۲۸-۲۹﴾ و نيز می فرماید: ﴿ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطُفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحْمًا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقًا \_ مؤمنون، ۱۴﴾.

روح، بُعد غیرمادی وجود انسان است و بخش اصیل وجود او را تشکیل میدهد. فعالیتهای ادراکی، اخلاق، حبها و بغضها، اعتقادات، نیتها و اموری از این قبیل، مربوط به بُعد روحی انسان است. ٔ

از امام صادق الملی سؤال شد: به چه علت هنگامی که روح از بدن خارج می شود، انسان آن را احساس می کند در حالی که در هنگام ورود روح به بدن چنین احساسی نیست؟ امام الملی فرمود: «زیرا بدن با همین روح رشد و تکامل یافته است.» ۵

## ۶-۴- مجرد و جاودانه بودن روح

روح انسان از ویژگیهای مادی مجرد است؛ یعنی محدودیتهای جسم و ماده، مانند متلاشی شدن، حرکت، ابعاد داشتن، وزن داشتن، نیازمندی به غذا و رشد و نمو مادی را ندارد: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّي \_ اسرا، ۸۵۸﴾.

٧. ۵

<sup>ٔ</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تفسیر انسان به انسان، صص۱۳۵–۱۵۵ و صورت و سیرت انسان در قرآن، ص۴۹ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف رآن، ج۳، صص۳۲۲–۳۲۴.

<sup>^</sup> رسول الله ﷺ «إنَّ أوَّلُ ما خَلق الله عرّوجل أرْواحُنا، فأَنْطَقُها بتَوحيدِهِ وتَمْجيدِهِ، ثُمَّ خلق المَلائكةُ» (عيون أخبار الرضا، ج١، ص٢٤٢)

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۳، ص۲۱۴ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تفسیر انسان به انسان، صص۲۱۶–۲۲۰ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، ج۳، صص۳۶۰–۳۶۷.

<sup>ً</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، صورت و سیرت انسان در قرآن، صص۸۳–۸۹ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، ج۳، صص۳۲۵–۳۵۲.

۵ عن عبدالرحمن عن أبي عبدالله ﴿ لِللِّج قال: قلت لأيّ علة إذا خرج الروح من الجسد و جد له مسّاً و حيث ركبت لم يعلم به؟ قال ﴿ لِللَّجُهُ: ﴿ لِأَنَّهُ نَمَا عَلَيهِ الْبَدَنِ ﴾ (علل

همچنین روح انسان فناناپذیر و جاودانه است. درنتیجه، پس از مرگ و جدا شدن جسم از آن، روح به حیات خود در برزخ ادامه میدهد: ﴿قُلْ یَتَوَفَّاکُم مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وَكِّلَ بِکُمْ ثُمَّ إِلَي رَبِّکُمْ تُرْجَعُونَ \_ سجده،١١﴾. \

## -8مراتب و شئون روح

روح انسان درعین وحدت خود، دارای مراتب و شئونی است که هرکدام از این مراتب و شئون بیانگر ویژگی خاصی برای روح هستند. در یک تقسیمبندی، برای روح انسان، سه مرتبه قائل شدهاند: روح نباتی، روح حیوانی و روح انسانی. روح نباتی وجه مشترک انسان با حیوان و نبات است. روح حیوانی وجه مشترک انسان با حیوان است. روح انسانی همان بُعد خاص وجود انسان است که او را از سایر حیوانات متمایز میکند. وقتی سخن از ویژگیهای فطری میشود، ویژگیهای این مرتبه از روح انسان موردنظر است.

روح نباتی و حیوانی و انسانی، سه روح جداگانه نیستند، بلکه سه مرتبه از روح میباشند. به تعبیر دیگر، روح نباتی و حیوانی به منزله ی قوا و درجات پایین تر نفس واحد انسان میباشند. گاهی روح در درجهای از ضعف قرار دارد که تنها به پرورش بدن میاندیشد و این ظهور روح در حد روح نباتی است. گاهی نفس به امور شهوی و غضبی و آثار و لوازم آن در فرد و جامعه مشغول میشود و به آنها رسیدگی می کند؛ در این مرحله، نفس در حد روح حیوانی است. گاهی نیز، از این فراتر می رود و در امور معقول، معارف الهی، خُلقیات و ملکات فاضله قدم می گذارد؛ در این حال، روح در مرتبه ی انسانی است. ۲

ازآنجاکه هر مرتبهای از روح کمالات خاص خود را دارد، اگر توجه انسان به کمالات مربوط به مرتبهی نباتی و حیوانی بیش از حد باشد، از توجه به کمالات مرتبهی انسان به هریک از مراتب باشد، از توجه به کمالات مرتبهی انسان به هریک از مراتب بهاندازه و مرتبه خود باشد به گونهای که حق هیچ مرتبهای ضایع نشود، همهی ابعاد وجودی انسان به رشد حقیقی و متوازن و متعادل خود می رسند. "

## ۶-۶- فطرت الهي انسان

ازآنجاکه خداوند، هر دسته از مخلوقات را با خلقتی خاص و متمایز از سایر مخلوقات میآفریند، <sup>۴ وه</sup> انسان را نیز خلقتی خاص عنایت کرده و به ویژگیهایی فطری ـ که او را از سایر مخلوقات متمایز میسازد ـ آراسته است. یعنی یکدسته ویژگیهای خلقتی و ذاتی دارد که بهخاطر همین ویژگیها، نوع خاصی بهنام انسان را پدید آورده است. البته انسان علاوهبر خلقت ویژه و فطرت انسانی، دارای جنبهی حیوانی و جسمانی نیز ویژگیها و کمالات حیوانی و جسمانی نیز میباشد که در آن جنبهها با سایر جانداران مشترک است. جنبههای حیوانی و جسمانی نیز ویژگیها و کمالات خاص خود را دارند که در تربیت ابعاد بالاتر مدخلیت دارند. اما تعبیر «فطرت» فقط بر آن دسته از ویژگیها اطلاق میشود که اختصاص به نوع انسان داشته باشد. <sup>۶</sup>

براساس فطرت الهی، انسان در بدو تولد پذیرا و منفعل محض برای پذیرش هر نقشی نیست. بهعبارت دیگر، نظیر یک صفحهی سفید نیست که نسبتش با هر نقشی که روی آن نوشته شود، متساوی باشد. بلکه انسان در آغاز تولد، بالقوه و بهنحو امکان استعدادی،

١١.

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱، مص۸۲۸–۵۵۸ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، ده مقاله پیرامون مبدأ و معاد، ص۳۰۶ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، ج۳، صص۴۳۵–۴۳۶ و صص۴۴۴–۴۴۶ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش عقائد، صص۲۵۳–۲۶۰.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تسنیم، ج۵، ص۴۷۵ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تفسیر انسان به انسان، صص۱۶۶–۱۶۸.

<sup>&</sup>quot; علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۹، صص۳۴۵–۳۴۶ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، دروس اخلاق، ص۱۴۱ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تفسیر انسان به انسان، صص۱۸۵–۱۸۹.

<sup>ً</sup> الإمامُ الرِّضا لِلبِيِّجِ: «الحَمدُ للّه فاطِرِ الأشياءِ إنشاءً، ومُبتَدِعِها ابتِداءً بِقُدرَتِهِ وحِكمَتِهِ، لا مِن شَيءٍ فَيَبطُلَ الاختِراعُ، ولا لِعِلَّةٍ فلا يَصِحَّ الابتِداعُ، حَلَقَ ما شاءَ كيفَ شاءَ» (التوحيد، ص٩٨)

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> خلقتشناسی، بند۳–۱۳.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۶، صص۲۶۷–۲۷۱ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، فطرت در قرآن، صص ۲۱–۶۳ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تفسیر انسان به انسان، صص ۱۷۰–۲۱۱.

خواهان و متحرک به سوی یک سلسله دریافتها و کمالات متعالی و الهی است و یک نیروی درونی او را به سوی آن کمالات سوق می دهد و شرایط و عوامل بیرونی نقش مساعدت کننده یا بازدارنده دارند. نسبت انسان با ارزشها و کمالات الهی مفطور در فطرت وی در آغاز واشاه پیدایش، از قبیل نسبت نهال سیب با درخت سیب است؛ که یک رابطهی درونی به کمک عوامل بیرونی، نهال را به سوی درخت شدن سوق می دهد، نه از قبیل نسبت تخته و چوب با صندلی و میز که تنها عوامل بیرونی هستند که تخته و چوب را به صورت صندلی یا میز درمی آورند. بنابراین وقتی گفته می شود که خداوند انسان را برای قرب به خودش آفریده به طوری که تجلّی اسماء الهی در زمین باشد و به مقام خلیفه اللهی نائل شود، بدین معناست که وجود انسان در بدو پیدایش، با استعداد و گرایش به آن سمت آفریده شده است، نه مانند

وقتی از امام صادق الملی از آیهی شریفهی ﴿... فِطْرَةَ اللّهِ الّتِی فَطَرَ النّاسَ عَلَیْهَا... \_ روم، ۳٠﴾ سؤال شد، ایشان فرمودند: «خدای متعال همه انسانها را بر توحید و یگانهپرستی آفرید.» کلمهی «جمیعاً» دلالت بر این دارد که نوع انسان دارای ساختار وجودی توحیدی است. مقصود از توحید نیز صرفاً شناخت و معرفت به یگانگی خداوند نیست و الا این معرفت و شناخت در هر مخلوقی از مخلوقات الهی هست. بلکه علاوهبر آن، این انسان است که میتواند تجلّی جامع اسماء الهی گردد و به مقام خلیفهاللهی نائل شود. سرشت انسان هم سرشتی خداشناس است و هم خداگرا و رو بهسوی پروردگار. پیامبر خداگی فرمودند: «هر نوزادی بر فطرت زاده میشود ، یعنی میداند که خداوند عورجل آفریدگار اوست. پس این است معنای سخن خداوند که ﴿وَائِن سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَیَقُولُنَّ اللّهُ \_ لقمان، ۲۷﴾..» ۲

بنابراین اگر انسان بتواند با عمل اختیاری خود، این گرایش را شکوفا کند به فلاح و رستگاری میرسد و حیات طیّبه را در دنیا و آخرت بهدست می آورد. اما اگر با عمل اختیاری خود، درجهت مخالف این گرایشها حرکت کند و خصلتهایی متضاد با خصلتهای الهی را در خود محقق نماید، انسانی مسخ شده می گردد. "

## ۶-۷- ویژگیهای فطری

## ۶-۷-۱ شناختهای فطری

- ۱- گرچه در بدو تولد، ذهن انسان بالقوه است و آماده ی پذیرش علم و ادراک میباشد، اما همین که ذهن فعال شد و شکل گرفت، برخی از گزارهها و قضایا را بدون نیاز به مقدمات استدلالی و با صِرف تصور موضوع و محمول میپذیرد و تصدیق می کند. اینگونه قضایا، بدیهیات نام دارند و پایه و مبنای همه ی علوم و دانشهای انسان است. این معرفت بدیهی را گاهی معرفت فطری نیز مینامند؛ فقط از اینجهت که ازجهت منطقی مبتنی بر گزارههای قبلی نیست، نه بدان جهت که در بدو خلقت هر فرد انسانی در ساختمان ذهن وی تعبیه شده باشد. <sup>۱</sup>
- ۲- کاربرد دیگر معرفت فطری در مواردی است که دستگاه تفکر و تعقلی انسان به آسانی آنها را میپذیرد و تصدیق مینماید.
   این موارد بیشتر جنبه ی اخلاقی دارد و مربوط به عقل عملی و وجدان اخلاقی است. مانند این حکم که «شکر منعم واجب است» یا این حکم که «لازمه ی تعاون اجتماعی عدل اجتماعی است.» <sup>۵</sup>
- ۳- انسان فطرتی خداآشنا دارد، یعنی خود را وابسته و نیازمند به وجود مستقل و بینیازی مییابد که او را آفریده و نیازش را رفع می کند. ممکن است برخی انسانها از این حقیقت وجودی خود غافل شوند و بدان توجه نکنند. اما در لحظات و

. . .

المام صادق (للمِللِمِ: «فَطَرَهُمُ جَمِيعا عَلَى التَّوْحِيدِ» (الكافي، ج٢، ص١٢)

<sup>ً</sup> رسول الله ﷺ «كلُّ مَوْلودٍ يُولَدُ علي الفِطرَةِ، يَعني علي المَعْرِفَةِ بأنَ اللّه عزّوجلَ خالِقُهُ، فذلك قَولُه: ﴿وَلَئنْ سَأَلْتَهُم مَن خَلَقَ السّماواتِ والأرضَ لَيَقُولُنَّ اللّه﴾» (التوحيد، ص٢٣١)

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱*۸ صص۳۵۵–۳۶۸ ا شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۳۱۳.* 

<sup>ً</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج ۱، مقالهی سوم.

ه امام خمینی، شرح حدیث جنود عقل و جهل / علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۱، مقالهی سوم.

صحنههایی که به خویشتن خویش برمی گردند و خود را مییابند و یا از سایر مخلوقات منقطع میشوند، متوجه خداوند تبارک و تعالی میشوند و از او مدد میجویند: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِینَ لَهُ اللَّینَ ـ عنکبوت،۶۵﴾.

## ۶-۷-۷ گرایشها و استعدادها

ازجملهی ویژگیهای فطری انسان، داشتن استعداد و گرایش به همهی کمالات و ارزشهای متعالی و الهی است که خداوند به انسان عنایت کرده است. به تعبیر دیگر، انسان با این استعدادها و گرایشها آفریده میشود و این گرایشها و استعدادها ذاتی او هستند. نسبت انسان در آغاز پیدایش با ارزشها و کمالات خویش، از قبیل نسبت بذر و نهال با بوته و درخت است که به کمک عوامل تربیتی از بیرون و با حرکت و تکوّن درونی مسیر از بذر تا بوته و نهال تا درخت را می پیمایند و به کمال خود نائل میشوند. ۲

### ۶-۷-۲-۱ حقیقت *جو*یی

انسان استعداد درک حقایق را دارد و گرایش به آن نیز در وجودش قرار داده شده است؛ یعنی انگیزهی حقیقتجویی دارد و از درک حقایق لذت میبرد. قرآن کریم طلب زیادتی علم را یکی از ادعیهی رسول الهی معرفی مینماید و میفرماید: ﴿نَ وَقُل رُبِّ زِدْنِي عِلْمًا \_ طه،۱۲﴾ همچنین در بیان خلقت انسان نیز به تعلیم اسماء الهی به او اشاره مینماید: ﴿وَعَلَمَ آدَمَ الْأَسْمَاء كُلَّهَا \_ بقره،۳۱﴾.

این گرایش در کودک بهصورت حس کنجکاوی جلوه می کند بهطوری که کودک هر شی، پیرامون خود را مادهای برای معرفت می یابد و به انگیزه ی شناخت آن به سویش می رود.

پس یکی از عنایات بالذات نوع انسان که مشترک میان آحاد انسانی است، شکوفایی حس حقیقت جویی وی و درک حقایق هستی و عالم شدن به حقایق هستی است. گرایش به حقیقت و علم دوستی انسان، علم حضوری و علم حصولی را دربر می گیرد. گرچه درک حضوری حقیقت، به خصوص مراتب عالی آن، بسیار عالی تر و برتر از علم حصولی است و نهایت مقصد در حقیقت جویی، درک حضوری برترین حقیقت، یعنی خداوند است.

انسان، دانش و آگاهی را تنها از آنجهت که او را بر طبیعت مسلط می کند و نیازهای او را برطرف می نماید، نمی خواهد. نفس دانایی و آگاهی که در فطرت حقیقت جوی انسان نهاده شده، مطلوب و لذت بخش است. علم، گذشته از اینکه وسیلهای است برای بهتر زیستن، فی حدنفسه نیز مطلوب بشر است. انسان طبعاً از جهل فرار می کند و به سوی علم می شتابد. پیامبر رحمت می فرمایند: «خیر دنیا و

۱ آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تفسیر انسان به انسان، صص۱۷۱–۱۷۶ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، فطرت در قرآن، صص۲۸–۵۸ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، ج۳، صص۳۸۷–۴۰۵.

۲ شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۳۱۳ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، فطرت در قرآن، صص۵۸-۶۰.

<sup>َّ</sup> چنانکه امام سجاد ﴿ لِکُلِی ﴿ همین را از خداوند طلب مینماید و عرض می کند: «وَلا تَحْجُبْ مُشْتاقِیكَ عَنِ النَّظَرِ إِلَی جَمِیلِ رُؤْیَتِكَ \_ مناجات الخائفین»، «وَأَقْرِرْ أَعْیَكُ مِ مَعْبُوبِهُم أَعْیُنُهُمْ وَاسْتَقَرَّ بِإِذْراكِ الْسؤلِ وَنَیْلِ الْعَارِفِینَ عَنْ اللَّاعُلِ إِلَی مِحْبُوبِهُم أَعْیُنُهُمْ وَاسْتَقَرَّ بِإِذْراكِ الْسؤلِ وَنَیْلِ اللَّاعُولِ وَنَیْلِ اللَّامُولِ قَرَادُمُمْ \_ مناجات العارفین».



آخرت با دانش است و شرّ دنیا و آخرت با نادانی.» امام علی □ <sup>نیز میفرماید:</sup> «بهراستی که دانش، مایهی حیات دلها، روشن کنندهی دیدگان کور و نیروبخش بدنهای ناتوان است.» <sup>۲</sup>

ابزار شکوفایی این استعداد، قوه ی تعقل و تفکر میباشد. همان طور که توضیح داده شد، عقل انسانی قوه ی حقیقت یاب اوست که حقایق مربوط به نظر و عمل را به دست می آورد. علم و فروع و شئون آن، مانند حکمت، بصیرت، سمیع بودن و خبیر بودن، از اوصاف و اسماء کمالی و ثبوتی حق تعالی است و انسانی که متصف به علم و شئون آن شود، تجلی بخش اسماء الهی شده و از این وجه مراتبی از قرب الهی را پیموده است. امام صادق الملی فرمودند: «هرکس برای خدا دانش بیاموزد و به آن عمل کند و به دیگران آموزش دهد، در ملکوت آسمانها به بزرگی یاد شود و گویند: برای خدا آموخت و برای خدا عمل کرد و برای خدا آموزش داد.» آ

### ۶-۷-۲-۲ گرایش به خیر و فضیلت

هر انسانی به سلسلهای از خُلقیات و صفات که فضائل اخلاقی نامیده میشوند، گرایش دارد؛ آنها را خوب میداند و از داشتن آن صفات لذت میبرد. همچنین انسانهایی را که آراسته به این صفات باشند، تحسین میکند و آنان را که صفات متقابل (رذائل اخلاقی)را داشته باشند تقبیح مینماید. بهطور مثال، هر انسانی حکم میکند که پاداش احسان، احسان است. بهتعبیر قرآن کریم همُل جَزَاء الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ \_ رحمن، ۶۰ و نیز حکم میکند که هرکس که نیکی را با نیکی پاسخ داد، باید آفرین گفت و بیاعتنای به نیکی را باید مورد ملامت و نکوهش قرار داد.

ممکن است گرایش به این فضائل که مربوط به بُعد روحی انسان است، با برخی از خواستههای مادی انسان در جنگ و تخالف قرار گیرد. انسانی که در چنین شرایطی قرار می گیرد، وقتی می تواند فضائل اخلاقی را ترجیح دهد که با تربیتهای قبلی حب و علاقه ی به این فضائل را چنان در خود تقویت کرده باشد، که درمقابل خواستههای مادی بایستد و آنها را نادیده بگیرد. چنین فردی است که متخلق به فضائل اخلاقی شده و این ارزشها در او به فعلیت رسیده است. به عبارت دیگر، بنابر آموزه ی قرآن کریم، هر انسانی فجور را بد و تقوا را خوب می داند: فَالْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُوْاهَا \_ شمس، ۱۸ اما پایبندی به تقوا و دوری از فجور نیازمند طی مراتب تقوا است و این امر نیازمند برنامه ی تربیتی است. ۴

فضیلتهای اخلاقی مانند «جود»، «حسان»، «عفو»، «حلم»، «عدل»، «عزت» و «رحمت»، همه از اسماء و صفات کمالی و ثبوتی خداوند هستند و متخلّق شدن به این فضائل و متّصف شدن به این اوصاف، وجهی از وجوه تقرّب الیالله محسوب میشود و بهمیزانی که این فضائل در انسان راسختر گردد و به مراتب عالی تر آنها نائل شود، مراتب بیشتری از قرب الهی را پیموده است.

امام علی طبیخ می فرمایند: «به مکارم اخلاق پایبند باشید که آن مایه ی سربلندی است و از اخلاق پَست دوری کنید که آن انسانهای شریف را پَست و بزرگواری را از بین می برد.» همچنین ایشان می فرمایند: «اگر هم به بهشت امید (و باور) نمی داشتیم و از دوزخ نمی هراسیدیم و پاداش و کیفری در میان نمی بود، باز شایسته بود که در طلب مکارم اخلاق برآییم؛ زیرا که راه موفقیت و پیروزی در تحصیل مکارم اخلاق است.» امام صادق طبیخ می فرمایند: «خدای تبارك و تعالی رسول خدا ترکیف را به مکارم اخلاق مخصوص گردانید. پس شما نیز خود را بیازمایید، اگر این صفتها در

<sup>ً</sup> اميرالمؤمنين ﴿لِيِّنِّ؛ «بِإِنَّ العِلمَ حَياةُ القُلوبِ وَ نورُ البصارِ مِنَ العَمي وَ قُوَّةُ البدانِ مِنَ الضَّعفِ» (امالى صدوق، ص٤١۶)

<sup>ً</sup> امام صادق ﷺ «مَن تَعَلَّمَ العِلمَ وَعَمِلَ بِهِ وَعَلَّمَ لِلَهِ دُعِي في مَلَكوتِ السَّماواتِ عَظيما فَقيلَ: تَعَلَّمَ لِلَهِ وَعَمِلَ لِلَهِ وَعَلَّمَ لِلَهِ وَعَلَّمَ لِلَهِ وَعَلَّمَ لِلَهِ وَعَلَّمَ لِلَهِ وَعَلَّمَ لِلَهِ وَعَلَّمَ لِلَهِ وَعَلَمَ لِلَهِ دُعِي في مَلَكوتِ السَّماواتِ عَظيما فَقيلَ: تَعَلَّمَ لِلَهِ وَعَمَلِمَ لِلَهِ» (الذريعه الى حافظ الشريعه: شرح اصول كافى، ج ١، ص ۵٤)

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۲۷۶.

<sup>^</sup> اميرالمؤمنين ﴿لِكِنْ ﴿عَلَيكُم بِمَكارِمِ الخلاقِ فَإِنَّها رِفِعَةٌ وَإِيّاكُم وَالْخَلاقَ الدَّنيَّةَ فَإنَّها تَضَعُ الشَّريفَ وَتَهدِمُ المَجدَ» (كنزالعمال، ج١٠، ص١٤٣)

<sup>ُ</sup> اميرالمؤمنين ﴿ لِللِّهِ ﴿ فَكُنَّا لاَنْرِجُو جَنَّةً وَلا نَحشي نارا وَلا قُوابا وَلا عِقابا لَكانَ يَنَهْنِي لَنا أَن نَطلُبَ مَكارِمَ الخلاقِ فَإِنَّها مِمَّا تَدُلُّ عَلي سَبيلِ النَّجاحِ» (التوحيد، ص٣٦)



شما بود خداي عزوجل را سپاس گوييد و از او اين مكارم را بيشتر بخواهيد. \_ سپس آن ده خصلت را برشمردند: \_ يقين، قناعت، صبر، شكر، بردباري، خوش اخلاقي، سخاوت، غيرت، شجاعت و جوانمردي.» ۱

### -4-7-7 گرایش به جمال و زیبایی

یکی از ابعاد گرایشی انسان، علاقه به جمال و زیبایی است؛ اعم از زیباییهای طبیعی و زیباییهای معنوی و روحانی. انسان، جمال و زیبایی را در همه ی شئون زندگی دخالت می دهد؛ در لباسی که می پوشد، خانهای که می سازد، سفرهای که پهن می کند، مشقی که می نویسد، تصویری که رسم می کند، شعری که می سراید تا شخصیتی که از خویش می سازد و ارائه می دهد. او انسانی را که هم شجاعت دارد و هم گذشت، زیبا می یابد و اگر آراسته ی به جود هم باشد، زیباتر و اگر به علم و معرفت نیز زیبنده باشد، زیباتر. و به میزان افزایش زیبایی در اشیاء یا افراد، حب و کشش وی نیز به سوی آن فزونی می گیرد. زیباییهای معنوی شخصیتهای بزرگ و الهی، مهم ترین عامل جذب دیگران به آنها و محبوب واقع شدنشان بوده و هست. در آیات قرآنی مصادیقی از جمال و زینتهای طبیعی برای انسان ذکر شده است: ﴿وَلَكُمْ فِیهَا جَمَالٌ حِینَ تُسْرَحُونَ \_ نحل، ۶﴾، ﴿إِنَّا زَیْنًا السَّمَاء الدُّنْیَا بِزِینَةٍ الْکَوَاکِبِ \_ صافات، ۶﴾، ﴿وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِی السَّمَاء بُرُوجًا السَّمَاء الدُّنْیَا بِزِینَةٍ الْکَوَاکِبِ \_ صافات، ۶﴾، ﴿وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِی السَّمَاء بُرُوجًا اللَّا اللِّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا ال

ازآنجاکه خداوند، جمیل و زیباست و سرچشمهی همهی زیباییهاست ، بهمیزانی که انسانی آراسته به زیباییها شود، تجلی بخش اسم جمیل الهی گردیده و از این وجه به خداوند تقرّب جسته و به او نزدیک شده است. امام صادق المربخ فرمودند: «خداوند زیبایی و خودآرایی را دوست دارد و از فقر و تظاهر به فقر بیزار است. هرگاه خداوند به بندهای نعمتی بدهد، دوست دارد اثر آن را در او ببیند.» عرض شد: چگونه ؟ فرمودند: «لباس تمیز بپوشد، خود را خوشبو کند، خانهاش را گچکاری کند، جلوی در حیاط خود را جارو کند، حتی روشن کردن چراغ قبل از غروب خورشید فقر را میبرد و روزی را زیاد می کند.» \* همچنین رسول اکرم شکی میفرمایند: «خداوند زیباست و زیبایی را دوست دارد.» \* بخشنده است و بخشش را دوست دارد، پاکیزه است و پاکیزگی را دوست دارد.» \*

همانطور که زیباییهای مادی نحوه ی خاصی از چینش و ترکیب میان اجزاست که درک خاصی بهنام زیبایی را به مخاطب منتقل میکند، زیبایی معنوی نیز ترکیب خاصی از خُلقیات و صفات کمالی است که انسانهای دیگر صاحب این صفات را زیبا مییابند و او را به حُسن میستایند. بنابراین زیبایی، خود صفتی در عرض کمالات و اوصاف متعالی انسان نیست میستایند. بنابراین زیبایی، خود صفتی در عرض کمالات و اوصاف متعالی انسان نیست میستایند.

## $^{4}$ گرایش به خلاقیت $^{4}$

یکی دیگر از گرایشهای انسانی، گرایش به خلاقیت و ابداع است. این گرایش در انسان هست که میخواهد خلق کند و بیافریند و چیزی را که ذهن او ترسیم کرده و در خارج نمییابد، بهوجود بیاورد. درست است که بشر برای رفع حوایج زندگی به کار صنعت و ابداع

المام صادق ﴿ إِنَّ اللَّه تَبارَك وَتَعالِي خَصَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ بِمَكارِمِ الأخلاقِ، فَامتَجِنُوا أَنفُسَكُم فَإِن كَانَت فيكُم فَاحمَدُوا اللَّه عَزَّوَجَلَّ وَارْغَبُوا إلَيهِ في الزَّيادَةِ مِنها – فَذَكَرَها عَشْرَةً –: اليَقِينُ، والقَناعَةُ، والصَّبُرُ، والشَّكرُ، والجِلمُ، وخُسنُ الخُلق، والسَّخاءُ، والفَيرَةُ، والشَّجاعَةُ، والمُروءَةُ»

<sup>ً</sup> قال الصادق اللِيْجُ عن على اللِيْجُ: «إِنَّا اللهُ جَمِيلٌ، يُحِبُّ الجَمَالَ» (كافي، ج٤، ص٤٣٨) / «يا مَنْ أَظَهْرَ الجَمِيلَ» (دعاى جوشن كبير)

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۲۷۷.

<sup>ً</sup> امام صادق ﴿ لِلْحِجْ ﴿ وَانَّ اللّه يُحِبُّ الجَمالَ وَ التَّجميلَ وَ يَكْرُهُ البُوْسَ وَ التَّباوْسَ فَإِنَّ اللّه عَزَّوجَلَّ إِذَا اَنَعَمَ عَلي عَبدٍ نِعِمَةً آحَبٌ اَن يَرِي عَلَيهِ آثُرِها. قيلَ: وَ كيفَ ذلِك؟ قالَ: يُنَظِّفُ ثُوبَهُ وَ يُطَيِّبُ رِيحَهُ وَ يُجَصِّمُ دارَهُ وَ يَكْنِسُ أَفْنِيَقَهُ حَتِي إِنَّ السَّرَاجَ قَبلَ مَعْيبِ الشَّمسِ يَبْفِي الْفَقَرَ وَ يَزيدُ فِي الرِّرْقِ» (امالى طوسى، ص٢٧٥)

<sup>^</sup> رسول اكرم ﷺ «إِنَّ اللَّه تَعالَى جَمِيلٌ يُحِبُّ الجَمالَ، سَخي يُحِبُّ السَّخاءَ، نَظيفٌ يُحِبُّ النَّظافَةَ» (نهجالفصاحه، ح-٤٩)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> درباره حقیقت زیبایی و تعریف آن، دیدگاههای مختلفی است. در عین حال، عموما معتقدند که زیبایی در یک نقاش، در یک انسان، در یک متن ادبی، در یک قطعه موسیقی، عنصری در کنار عناصر نیست، بلکه از چگونگی چینش و اجتماع عناصر زیبایی به دست می آید. مثلا در یک نقاشی زیبا، علاوه بر کوه و دشت و درخت و نظایر آن، نقاش چیزی هم به نام زیبایی اضافه نمی کند، بلکه نسبتی میان عناصر برقرار می کند و منظومه ای پدید می آورد که آن منظومه زیباست. به طور مثال، درخت را در جای مناسب و کوه را در ارتفاع مناسب و رنگ ها را با قرینه سازی یا تقابل مناسب انتخاب می کند و بیننده از دیدن آن احساس زیبایی می کند؛ به عبارت دیگر: تقارنها، تناسب ها و چینشهای موزون و بجا، مجموعه را زیبا می کند. بنابراین زیبایی در جایی است که کثرتی باشد. در این مجموعه از زیبایی است.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۳، ص۴۹۸.

پرداخته است، ولی وجود اصل این توانایی و لذت بردن از آن چیزی که پدید میآورد، در نهاد و فطرت او هست. این ویژگی، ازجهت رابطهی آن با نیازها، مانند گرایش به حقیقت و حقیقتطلبی و کسب علم است. انسان به علم گرایش دارد و از دانستن لذت میبرد. داشاها بههمین جهت وقتی برای او از شگفتیهای خلقت و نظام جهان سخن میگویند، گوش میدهد و وقت خود را صرف شنیدن میکند، بدون اینکه بخواهد یکی از نیازهای مادی خود را برآورده کند، و به نیاز فهمیدن خود پاسخ میدهد. البته از همین استعداد علمی برای رفع نیازهای مادی خود نیز بهره میبرد. خلاقیت نیز اینگونه است. علاقهی اولی کودک به خلاقیت یک علاقهی بالذات و برای خود خلاقیت است. او چون از خلاقیت لذت میبرد، بهدنبال خلق یک اثر است و از ساختن کاردستی شاد میشود؛ میخواهد یک چیز جدید به بهوجود آورده و ابتکار خودش را در آن کار جدید ببیند.

قدرت خلاقیت، که گاهی نیز با اصطلاح «ابتکار» از آن یاد میشود، حوزهی محدودی ندارند و فقط شامل صنعت و هنر نمیشود. تمام عرصههای مادی و معنوی زندگی را دربر میگیرد. ابتکار معلم در روش تدریس، زیباسازی جدیدی در شهر، برنامهریزی مبتکرانه، طرح دیدگاههای جدید در هریک از شاخههای علم و معرفت، همه از مصادیق خلاقیت و ابتکار است.

ریشهی اصلی این توانایی، قدرت تفکر و تعقل انسان است که او را کاشف قوانین خلقت ساخته و به وی امکان داده که با بهکارگیری این قوانین به خلق و ابداع بپردازد. درواقع، توانایی تصرف در طبیعت و جابجا کردن و ترکیب و تجزیهی اشیاء و ایجاد پیوندهای جدید میان آنها، همه نشأت گرفته از توانایی تفکر و کشف قوانین حاکم بر خلقت است.

خلاقیت دارای دو سطح است: خلاقیت در آقاق و خلاقیت در نفس..

خلاقیت آفاقی که عموماً همان توانایی تصرف در طبیعت و ابداع پدیدههای جدید است که نماد تام و تمام آن صنعت جدید است. در این سطح از خلاقیت، انسان قوانین طبیعت را میشناسد و با ساخت ابزارها، از مقهور بودن در مقابل طبیعت خارج میشود و بهتدریج حاکم و متصرِف در طبیعت می گردد و صنعت را پدید می آورد. مقدمات آن، مانند توسعه ی علوم طبیعی و برنامه ریزی های جدید برای کشف حوزههای مختلف علم طبیعی نیز از توابع این خلاقیت است. پس اصل در این نوع خلاقیت، رهایی از محدودیتها و حصارهای طبیعت و تسلط بر آن است.

انسان توحیدی که فطرت خود را بهطور هماهنگ و همهجانبه رشد داده، خلاقیت او نیز بهصورت متعادل و همهجانبه رشد میکند. رشد عبودیت در انسان، مانع تصرف بیجا در طبیعت و استفاده از قدرت خلاقیت سطح اول برای تخریب طبیعت و ارضای امیال نفسانی اوست. لذا خلاقیت سطح اول وقتی ظهور ارزشمند دارد که با فضائل اخلاقی و عبودیت الهی همراه باشد. در غیر اینصورت، انسان خلاق به طبیعت به چشم یک طعمه نگاه میکند که هرچه بیشتر و قوی تر تمایلات نفسانی و حیوانی خود را ارضا کند و لذت بیشتری از طبیعت ببرد؛ این حالت، ازجملهی آسیبهای جدی زندگی مدرن است.

<sup>&#</sup>x27; قال الصادق (المُبُودِيَّةُ جَوْهَرَةٌ كُنْهُهَا الرُّبُوبِيَّةُ» (مصباح الشريعه و مفتاح الحقيقه، ص٧)

فسل شثم: انسان ثناسي

## 2-4-4-6 حس پرستش و نیایش

مانی نظام تربیتی

یکی از پایدارترین تجلیّات روح آدمی و اصیلترین ابعاد وجودی او حس پرستش است. پرستش، نوعی رابطهی تقدیسی، واگاهام مادی ستایشگرانه، سپاسگزارانه و خاضعانه است که بشر با آنچه که قابل تقدیس و ستایش بداند برقرار می کند. بههمین جهت گاه برخی از اقوام و ملل دچار غفلت و اشتباه شده و معبود حقیقی و مصداق واقعی مورد پرستش را عبادت نکرده و به پرستش معبودهای دروغین سرگرم شدند. پیامبران الهی به امر الهی هدایت مردم را برعهده گرفته و بهسوی پرستش خدای متعال فرا خواندند و به آنان تذکر دادند که آن ذات لایق تقدیس و تحمید که حقیقتاً منزّه و مقدّس از هر زشتی و نقص و متّصف به هر زیبایی و کمال است که جهان را خلق کرده و با رحمت و حکمت و تدبیر آنرا اداره می کند، خداوند تبارک و تعالی است: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِی کُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللّهَ وَاجْتَبِبُواْ الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلَیْهِ الضَّلالَةُ \_ نحل، ۳۶﴾.

محتوای پرستش، که در دو شکل قولی و عملی صورت می گیرد، عبارت است از:

- ۱- تسبیح، تقدیس و تنزیه خداوند از هر نقص و کاستی و زشتی از قبیل فنا، محدودیت، نادانی، ناتوانی، بخل و ستم.
- ۲- حمد و ثنا و ستایش خداوند به اوصاف جمالی و کمالی از قبیل علم، قدرت، رحمت، جود، کرامت، خالقیت، لطف و مهربانی.
  - ۳- سیاس و شکرگزاری خداوند بهعنوان منشأ اصلی خیرها و نعمتهایی که به ما عنایت فرموده است.
- ۴- دعا و درخواست از خداوند بهعنوان تنها وجود بینیازی که میتواند نیازهای مخلوقات را برطرف کند و خواستههای آنان را اجابت نماید.
- ۵- ابراز تسلیم محض و اطاعت محض دربرابر او و اقرار به اینکه او بلاشرط مطاع است و استحقاق اطاعت و تسلیم دارد. او از آنجهت که بنده هستیم شایستهی اطاعت کردن و تسلیم شدن دربرابر او میباشیم.\
  شدن دربرابر او میباشیم.\

نماز یکی از مصادیق تمامعیار و کامل پرستش و عبودیت است. یک مسلمان، بهخاطر اجرای فرمان الهی و اطاعت از او به اقامهی نماز برمیخیزد و حمد و تسبیح خدا می گوید، از او سپاسگزاری می کند و نیازهای خود را با او در میان می گذارد و رفع آن نیازها را از او طلب می کند.

انسان مسلمان میتواند از این مرتبه از عبادت فراتر رود و بکوشد سراسر زندگی او و مجموعهی اعمال و رفتار خود، عبودیت و پرستش خدا گردد و نشان حمد و تسبیح الهی باشد و به مراتب عالی عبودیت عملی نائل شود.

به عبارت دیگر، انسان مسلمان و موحد می تواند با رفتار و عمل خود، خداوند را تنزیه کند و ستایش نماید؛ با آراسته شدن به فضائل اخلاقی، مانند احسان، عدل، عزت، فضل و حلم و بنا کردن زندگی برمبنای این فضائل، تجلی بخش اسماء کمالی خداوند گردد و با دوری از رذائل اخلاقی همچون دروغ، غیبت و ظلم، به تنزیه خداوند بپردازد.

جامعهی مسلمان و موحّد نیز جامعهای است که براساس فضائل و کمالات بنا شده و زشتیها و پلیدیها از آن رخت بربسته است؛ یعنی تجلیبخش اسماء کمالیهی الهی است و نمادهای شرک و کفر در آن بروزی ندارد.

تسبیح و حمد که محتوای اصلی عبودیت و پرستش است، اختصاص به انسان ندارد. بنابر بیان قرآن کریم، از فرشتگان حافّین حول عرش تا هرچه در آسمانها و زمین است، درمقابل خداوند، سر استکبار ندارند و در حال عبادت پروردگار هستند: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لاَ

\_

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۹۵–۹۷ و ۲۷۲.

Addison 1

یَسْتَکْیِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَیُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ یَسْجُدُونَ \_ اعراف، ۲۰۶ و به تسبیح و حمد او مشغولند: ﴿تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِیهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ یُسَبِّحُ بِحَمْدَوِ... \_ اسراء، ۴۴ ﴾، ﴿وَتَرَي الْمَلَائِكَةَ حَافِّينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ یُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ... \_ زمر، ۷۵ ﴾. این انسان است که با دان امان است که با دان الله وجود تمایل و گرایش فطری و خلقتی به عبودیت و پرستش و در عین داشتن تسبیح و حمد تکوینی، به علت ویژگی اختیار، باید با آگاهی و اختیار خود، مسیر عبودیت را برگزیند و وارد قافلهی عبادت کنندگان شود و همراهبا آفرینش، به حمد و تسبیح خداوند بپردازد.

با ملاحظهی ابعاد گرایشهای فطری میبینیم که میان گرایش به پرستش و عبودیت و گرایش به زیباییها و گرایش به خیر اخلاقی رابطه است. ازآنجاکه مصادیق خیر اخلاقی، از قبیل عدل، احسان و حلم، از اسماء الهی هستند و خداوند تبارک و تعالی زیباست و سرچشمهی همهی زیباییهاست، حمد و تسبیح نیز چیزی جز نسبت دادن زیباییها و خیرها به خدا و منزه دانستن او از زشتیها و بدیها نیست. و وقتی این حمد و تسبیح، به حمد و تسبیح عملی منتهی میشود، به تحقق خیر و زیبایی در انسان موحد و مؤمن میانجامد و پرستندهی واقعی حقتعالی کسی میشود که خیر و زیبایی را در خود محقق میکند و رفتار او تجلیبخش اسماء کمالیهی خداوند میگردد و در اینصورت به مقام خلیفهاللهی نائل میشود.

بنابراین گرایش پرستش و عبودیت در انسان، جامع گرایشهای فطری دیگر است و بهفعلیت رسیدن این گرایش در انسان و طی مراتب عبودیت توسط انسان، نشانه بهفعلیت رسیدن سایر گرایشها نیز هست.

### ۶-۷-۲-۷ مراتب پرستش و نیایش (مراتب عبادت)

پرستش و عبادت متناسب امراتب غایت و هدف عبادت دارای مراتبی است. البته هر عبادتی، آنگاه عبادت خداوند یگانه است که برای فرمانبرداری و اطاعت از او صورت گرفته باشد و عبادتی که برای غیر او باشد، شرک و کفر محسوب می گردد. همین عبادت که بمقصد اطاعت از فرمان الهی انجام می پذیرد، ازجهت انگیزه، دارای دو مرتبه است:

مرتبهی اول: عبادت کننده، عبادت را بهقصد گرفتن یک عوض از خداوند انجام می دهد؛ که همین عوض بر دو قسم است:

- أ. برخی افراد به این قصد خداوند را عبادت می کنند که از عذاب جهنم رهایی یابند و به مجازات نرسند. در روایات، این قبیل عبادت را را «عبادت بردگان» نامیدهاند.
- ب. برخی افراد به این قصد خداوند را عبادت می کنند که به پاداش بهشت برسند و از نعمتهای بهشت برخوردار گردند. در روایات، این سنخ عبادت را «عبادت تجّار» گفتهاند.

مرتبهی دوم: عبادت کننده خداوند را بدون توجه به دریافت پاداش و عوض عبادت می کند و اهداف برتر و والاتری برای عبادت خود دارد. در روایات، این سنخ عبادت «عبادت احرار» نامیده شده است. آن اغراض برتر عبارتند از:

- ۱) شکرگزاری از خداوند: امیرالمؤمنین المبلیخ میفرماید: «گروهی خدا را از روی رغبت و میل (به بهشت) پرستش می کنند، این عبادت تجار است؛ و گروهی خدا را بهخاطر شکر نعمتها (و اینکه شایسته عبادت است) می پرستند، این عبادت آزادگان است.» ۱
- عایشه از رسول خدا گیگ پرسید: چرا اینقدر خود را به سختی میاندازی و شبها و روزها به عبادت مشغول هستی؟ رسول خدا گیگ فرمود: «آیا بنده شکرگزاری برای خدا نباشم؟!» ۲
- ۲) اهلیت پرستش داشتن و معبود واقع شدن: امیرمؤمنان الملی به درگاه خداوند عرض می کند: «خدایا من تو را پرستش نکردم از ترس آتش جهنمت و پرستش نکردم به طمع بهشتت، بلکه فقط تو را شایسته پرستش می بینم.»

. . . . .

<sup>ً «</sup>إِنَّ قَوْماً عَبَدُوا اللهَ رَغْبَةً قَتِلْكَ عِبادَةُ التُجارِ، وَ إِنَّ قَوْماً عَبَدُوا اللهَ رَهْبَةً فَتِلْكَ عِبادَةُ الْعَبْيِدِ، وَ إِنَّ قَوْماً عَبَدُوا اللهَ رَهْبَةً فَتِلْكَ عِبادَةُ الْعَبْيِدِ، وَ إِنَّ قَوْماً عَبَدُوا اللهَ رَهْبَةً فَتِلْكَ عِبادَةً المُعْبِدِ، وَ إِنَّ قَوْماً عَبَدُوا اللهَ رَعْبَةً فَتِلْكَ عِبادَةً الْأَحْرارِ» (نهجالبلاغه، حكمت٢٣٧)

٢ «أفَلا أكُونُ عَبْداً شَكُوراً» (بحار الأنوار، ج٨٩، ص٢٢)

<sup>ّ «</sup>اِلَهِي مَا عَبَدْتُكَ خَوْفاً مِنْ نَارِكَ وَلاَ طَمَعاً فِي جَنَّتِكَ، بَلْ وَجَدْتُكَ أَهْلاً لِلْعِبَادَةِ فَعَبَدْتك» (بحارالأنوار، ج٢١، ص١٤)

## ۳) محبوب و معشوق حقیقی بودن: قسم دیگری از عبادت خداوند، «حبّاً لله» است.

انسان، بهمیزانی که به مراتب عالی عبادت می رسد، مجموعه ی غایات برتر عبادت را با هم واجد می شود و در عبادت خود درنظر می گیرد. آنچه سبب عشق به عبادت می شود، همین مراتب عالی عبادت است. آنان که از عبادت خسته نمی شوند و هرقدر عبادت کنند، شوق به عبادت در آنها بیشتر می شود، به خاطر آن است که عبادتشان جنبه ی ابزاری ندارد و وسیله ی رسیدن به بهشت و دوری از جهنم نیست. از این رو رسول خدا شی می فرماید: «بهترین مردم کسی است که به عبادت عشق ورزد، و با آن مأنوس شود و با جان و دل او را دوست داشته باشد و با بدن خود آن را به جای آورد و برای آن از انجام هر کاری فارغ گردد. چنین شخصی باك ندارد که زندگی دنیایش به سختی بگذرد یا به آسانی.» ۱

### ۶-۷-۲-۷-۶ عبادت عام و خاص

وقتی از عبادت بهعنوان یک گرایش فطری یاد میشود یا خداوند آنرا بهعنوان هدف خلقت معرفی می کند، عبادت عام موردنظر است. یعنی سراسر زندگی انسان باید تبدیل به عبادت شود و تجلی تسبیح و تحمید و شکر و دعا گردد.

مقصود از عبادت خاص، آن دسته از اعمال معین است که عنوان عبادت یافتهاند و در کتب فقهی ذیل بخش عبادات قرار می گیرند، مانند نماز، روزه و حج.

کمال انسان مسلمان در این است که علاوهبر عبادتهای تعیینشده و خاص که به نیت و قصد عبادت انجام می گیرد، بکوشد که همه کارهای خود را با همین نیت و قصد و برای اطاعت امر الهی و عبودیت و بندگی وی انجام دهد.

### ۶-۷-۷-۶ بینهایتطلبی انسان در کمالات

انسان موجودی بینهایتطلب است؛ یعنی در هر کمالی که طلب می کند، حدّ یقف ندارد و به هر مرتبهای از آن کمال دست یابد، مرتبه ی بالاتر آنرا خواهان است. او به علم محدود، قدرت محدود و حیات محدود قانع نیست. هر نعمتی نیز که بهدست می آورد، باز هم در جستجوی نعمت بالاتر است. ازاینرو، اگر کسی دل به امور محدود و فانی ببندد، دچار خطا و اشتباه شده و به زیان و خسران ناشی از این خطا خواهد رسید. حضرت ابراهیم المرابع این هشدار را به جامعهی زمان خود داد و فرمود: ﴿لا أُحِبُّ الآفِلِینَ \_ انعام، ۷۶﴾. و معبود و محبوب حقیقی و باقی و جاویدان را به آنان معرفی کرد و فرمود: ﴿إنِّی وَجَّهْتُ وَجْهِی لِلَّذِی فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِیفًا وَمَا أَنَاْ مِنَ الْمُشْرِکِینَ \_ انعام، ۷۶﴾.

ازآنجاکه انسان دارای دو بُعد جسمانی و روحانی است، اشتباه بنیادین وقتی صورت میپذیرد که انسانی بخواهد حس بینهایتطلبی خود را در نعمتهای بُعد جسمانی به کار اندازد. ازآنجاکه نعمتها و لذتهای بُعد جسمانی محدودیتهای خاص خود را دارند، نمی توانند موضوع بینهایتطلبی قرار گیرند. فردی که بخواهد در لذت جنسی، لذت غذا و سایر لذایذ دنیایی راه افراط پیش بگیرد، ناچار به گناه کشیده میشود و از تکمیل بُعد روحی خود که گنجایش کمالات را تا بینهایت دارد بازمیماند. قرآن کریم در اینباره میفرماید: ﴿مَن كَانَ يُرِیدُ الْعَاجِلَةَ عَجُلْنَا لَهُ فِیهَا مَا نَشَاء لِمَن نُرِیدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ یَصُلاهَا مَذْمُومًا مَدْحُورًا \* وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَی لَهَا سَعْیَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْیُهُم مَّشْکُورًا \_ اسراء،۱۹-۱۹ ﴾ و نیز میفرماید: ﴿مَا عِندَکُمْ یَنفَدُ وَمَا عِندَ اللّهِ بَاقٍ \_ نحل،۹۶﴾.

اما اگر این حس درخدمت «حس پرستش و بندگی»، «فضیلتخواهی»، «حقیقتجویی» و «زیبایی گرایی» قرار گیرد و انسان بکوشد که در این امور تا بینهایت پیش رود، هم بُعد روحی انسان شکوفا می شود و در مسیر تقرّب به خدا پیش می رود و هم از بُعد جسمانی به نحو صحیح استفاده گردیده و آن بُعد نیز به غایت لایق خود نائل می شود. ۲

<sup>ً ﴿</sup> أَفْضَلُ النَّاسِ مَنْ عَشِقَ الْعِبَادَةَ فَعَانَقَهَا وَ أَحَبُّهَا بِقَلْبِهِ وَ بَاشَرَهَا بِجَسَدِهِ وَ تَقُوَّغَ لَهَا فَهُوَ لَا يُبَالِي عَلَى مَا أَصْبَحَ مِنَ الدُّنْيَا عَلَى عُسْرٍ أَمْ عَلَى يُسْرٍ» (كافي، ج٢. ص٨٣)

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شاهآبادی، محمدعلی، رشحات البحار، الانسان و الفطرهٔ، ص۳۷–۳۵ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، فلسفهی اخلاقی، ص۱۶۴ / امام خمینی، صحیفهی امام، ج۱، ص۲۲۳ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، فطرت در قرآن، صص۶۷–۲۸۷.



## ۶–۷–۳ فطری بودن هدف خلقت انسان

ازآنجاکه غایت و هدف هر مخلوقی در ساختمان و خلقت ویژه ی او تعبیه شده است، و آن غایت بهصورت بالقوه و استعداد در پیدایش هر مخلوقی حضور دارد، غایت و هدف خلقت انسان نیز امری فطری است و عارضی یا قراردادی نمی باشد. از این رو، سخن از تفاوت غایتها و اهداف انسانها، متناسب با سلیقهها و دیدگاهها منتفی است و موضوعیت ندارد. همچنین، نسبی بودن اهداف انسانی نیز نمی تواند مبنایی علمی و واقعی داشته باشد.

آری، اهداف فرعی و عارضی که مربوط به نوع انسان نیست و مربوط به تفاوتهای فردی و شخصی یا محلّی و منطقهای است، میتواند در چارچوب غایات نوعی و فطری متفاوت باشد و مبنایی واقعی کسب کند. ازاینرو باید میان هدفی که خداوند برای خلقت انسان تعیین می کند و استعدادها و گرایشهایی که در ساختمان وجود او بهودیعت نهاده، رابطه باشد و همان چیزی بهعنوان هدف خلقت تعیین شود که استعدادش در وجود انسان است. ۱

## ۶-۷-۴ قوهی تعقل و تفکر

خداوند، قوهی عقل به انسان عنایت فرموده که با این قوه می تواند به درک حقیقت نائل شود. میل به حقیقت و حقیقت جویی که یک میل و گرایش فطری در انسان است، توسط این قوه برآورده می شود. توانایی تعقل، در بدو تولد، مانند یک غنچه ی در حال شکوفایی یا یک میل و گرایش فطری در انسان است که باید رشد یابد و به فعلیت برسد و با توجه به نقشی که در فعل اختیاری انسان دارد، حرکت کمالی انسان و رسیدن به سعادت و غایت خلقت، در مرتبه ی اول به رشد این قوه بستگی دارد.

مرحوم علامه طباطبایی در توصیف این قوه می فرماید: لفظ عقل، همان طور که می دانید، بر ادراک اطلاق می شود، از آن حیث که با پذیرفتن آن توسط قلب، با قلب گره می خورد، به آن نحوی که خداوند در ساختار انسان قرار داده که بتواند در امور نظری، حق و باطل و در امور عملی، خیر و شر و منافع و مضار را ادراک کند. خداوند خلقتی برای او قرار داده که در اول خلقت خودش را ادراک می کند، سپس او را مجهز به حواس ظاهری کرده که با آن ظواهر اشیاء را درک می نماید و به حواس باطنی مجهز کرده که نفس به وسیله این حواس معانی روحی را که به وسیله آنها با اشیای خارجی ارتباط برقرار می کند، مانند اراده، حب، بغض، رجاء، خوف و مانند آنها را ادراک می کند. آنگاه انسان به وسیله ترتیب دادن ادراکات یا جدا کردن، یا تخصص و یا تعلیم و امثالِ آن در ادراکات تصرف می کند و در امور مملی و امور مربوط به عمل حکم عملی نظری، یعنی اموری که از دایره عمل انسان خارجند به نحو نظری حکم می کند و در امور عملی و امور مربوط به عمل حکم عملی می نماید. همه این اعمال بر همان ساختار اصیلی که در فطرت وی تعبیه شده و مشخص گردیده صورت می گیرد؛ و این همان عقل است؟.

همچنین می فرماید: «اصل، در معنای عقل، بستن و گره زدن و امساک است و به این مناسبت است که ادراکی که انسان بدان دل می بندد و چیزی که با آن درک می کند «عقل» می نامند. این عقل همان قوهای است که به واسطه آن خیر و شر و حق و باطل از یکدیگر تشخیص داده می شود و مقابل آن، جنون، سفه، حق و جهل قرار دارد که هرکدام به اعتباری است.»

سپس علامه توضیح می دهد که «الفاظی که در قرآن کریم در انواع ادراکات استعمال شده، زیاد است و شاید به بیست لفظ برسد، مانند ظن، حسبان، شعور، ذکر، عرفان، فهم، فقه، درایه، یقین، فکر، رای، حفظ، حکمت، خبرت، شهادت و تعقل و اشکال فتوا و قول و بصیرت نیز ملحق به آنهاست.»

١ ، ، ه

ا آیتالله جوادی آملی، عبدالله، سرچشمه اندیشه، ج۴، ص۱۸۱.

۲ مباحث مربوط به معرفتشناسی این قوه، در بخش معرفتشناسی بحث شده است (بند۵–۶).

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> طباطبایی، سید محمدحسین، المیزان

ایشان سپس معانی هر یک از این الفاظ را ذکر می *ک*ند و در مورد فکر میفرماید «فکر یک نحو مسیر در معلومات موجود است تا مجهولات که ملازم با آنهاست معلوم گردد.» یعنی ادراک، از طریق تفکر است و با تفکر است که علم به دست میآید و در توضیح علم نیز و*انگاهامامهاوق* مىفرمايد: «در علم چنانچه سابقا هم گفته شده ادراكي است كه مانع نقيض باشد<sup>ا</sup>.

بنابراین بیان، که همان بیانی است که علمای منطق ذکر کردهاند، تفکر باید بر روی علوم قبلی صورت بگیرد و ذهن خالی از هرگونه علم، امکان تفکر برای آن نیست. این که ادراکات اولیه چگونه برای بشر حاصل میشود، در فصل معرفتشناسی توضیح داده شده است. برهمین اساس، هر قدر علم انسان بیشتر باشد، قدرت و دامنه تفکر و تعقل بیشتر میشود و کسب معلومات جدید از معلومات قبلی گسترده تر میگردد. از همین روست که خداوند تعقل در موارد مهم را تنها به عالمان نسبت میدهد و این بدان معناست که عالمان و دانشمندان هستند که در آن موارد حق مطلب را ادا خواهند کرد ً. قرآن کریم بعد از ذکر مثالی میفرماید «و تلک الامثال نضربها للناس و مایعقلها الا العالمون عنکبوت، ۴۳». خداوند میفرماید با اینکه این مثلها برای همه مردم است، اما اهل علم هستند که توانایی تفکر و تعقل در آنها را دارند و به عبرتها خواهند رسید.

ازآنجاکه مصداقهای حقیقت، بهطور کلی در دو بخش نظری و عملی قرار می گیرند، عقل نیز به عقل نظری و عملی تقسیم میشود. این تقسیم،بندی فقط جنبهی کارکردی دارد؛ یعنی اینگونه نیست که متناسببا هر بخش حقیقت یک عقل در وجود انسان باشد. انسان فقط یک قوهی عقلانی دارد و این قوه از آنجهت که به کشف واقعیات میپردازد و از «هست»ها خبر میدهد و «موجود» را از وهمی و اعتباری متمایز میکند، آنرا عقل نظری مینامند و از آنجهت که دربارهی افعال اختیاری انسان حکم میکند و اعمال خوب را از بد تشخیص میدهد، عقل عملی می گویند.

نقشی که عقل در وجود انسان دارد، سبب شده که وجه ممیزه اصلی انسان از حیوان باشد. مرحوم علامه طباطبایی علیه میفرماید: «هرگز نمیتوان تردید نمود که امتیاز نوع انسانی از حیوانات دیگر تنها در همین است که انسان به نیروی عقل و خرد مجهز است و در پیمودن راه زندگی عقل و فکر را بهکار میبندد... فعالیت هر حیوان زنده، جز انسان، مرهون شعور و ارادهای است که تنها عامل و محرّک آن عواطف آن حیوان میباشد که با ظهور هیجان، وی را بهسوی مقاصدش رهبری کرده و وادار به گرفتن تصمیم مینمایند.

تنها انسان است که علاومبر هیجان شدید، عواطف گوناگون مهر و کینه، دوستی و دشمنی، بیم و امید و هرگونه عاطفهی دیگر مربوط به جذب و دفع، مجهز به جهاز قضایی است که با بررسی دعاوی عواطف گوناگون و قوای مختلف، مصلحت واقعی عمل را تشخیص داده و طبق آن قضاوت نموده؛ گاهی با وجود خواست شدید عواطف، اقدام به عمل را تجویز نکرده و گاهی با وجود کراهت قوا و عواطف، لزوم اقدام را گوشزد کرده و انسان را به فعالیت وادار مینماید و گاهی، درصورت توافق میان مصلحت و خواست آنها، موافقت خود را اعلام مىدارد.» ٰ

امام صادق الملي دربارهي جايگاه عقل و كاركرد آن در وجود انسان ميفرمايد: «ستون خيمهي وجود انسان عقل است. عقل سرچشمهي فطانت و زیرکی، فهمیدن، نگهداشتن و دانش است. انسان با عقلش به کمال میرسد و همین عقل راهنما و بینشآفرین و گشایندهي امور انسان

<sup>ٔ</sup> طباطبایی، سید محمد حسین، المیزان، ج ۲، صص ۲۵۹ و ۲۶۰ ذیل آیات ۲۲۸ تا ۲۴۳

<sup>ً</sup> استاد شهید مطهری فرماید « عقل و علم باید با یکدیگر توام باشد… اگر انسان تفکر کند ولی اطلاعاتش ضعیف باشد، مثل کارخانه ای است که ماده خام ندارد یا ماده خامش کم است، قهر نمی تواند کار بکند یا محصولش کم خواهد بود، محصول بستگی دارد به اینکه ماده خام برسد. اگر کارخانه ماده خام زیاد داشته باشد ولی کار نکند، باز فلج است و محصولی نخواهد داشت ( تعلیم و تربیت در اسلام، ص۴۵ ).

همچنین استاد مطهری به رابطه تعقل و تفکر و اینکه کار عقل فکرکردن است، در آنجا که میخواهد اهمیت فکر کردن را یادآور شود، اشاره میکند و می فرماید «به هر حال خیال نمی کنم این مساله جای تردید باشد که در آموزش و پرورش، هدف باید رشد فکری دادن به متعلم و به جامعه باشد. تعلیم دهنده و مربي هر كه هست (معلم است، استاداست، خطيب است، واعظ است)، بايد كوشش كند كه أبه متعلم و متربي] رشد فكري يعني قوه تجزيه و تحليل بدهد، نه اینکه تمام هَمّش این باشد که دائم بیاموزید، فراگیرید و حفظ کنید. در این صورت چیزی نخواهد شد. تعقل همان فکر کردن است. نیروی فکر کردن خود شخص است که استنباط بکند، اجتهاد بکند، رد فرع بر اصل بکند. (مجموعه آثار، ج۲۲، صص ۵۲۷ و ۵۲۹).

کامه طباطبایی، محمدحسین، بررسیهای اسلامی، ج ۱، ص ۷۷.  $^{"}$ 

است. آنگاه که انسان از نور عقل خود مدد گیرد و او را مؤید خود قرار دهد، انسانی دانشمند، حافظ، ذاکر، زیرک و فهیم می شود. در این صورت گرفتان می است که پاسخ سؤالهای اساسی زندگی، مانند «چگونه؟»، «چرا؟»، «کجا؟» را بداند، خیرخواه واقعی خود و فریبکار نسبت به خود را بشناسد. دانگاه امام صادئ وقتی که به چنین مرتبه ای از معرفت رسید، مسیر زندگی خود، پیوندها و جدایی های امور را دریابد و توحید الهی و قبول فرمانبرداری از خداوند با اخلاص عمل کند. و وقتی چنین کند، گذشته ی از دست رفته را جبران نماید و بر آینده ی خود مسلط شود و بداند که اکنون در چه وضعی است، برای چه اینجاست، از کجا آمده و به کجا می رود. همه ی این معرفت ها را عقل به انسان می دهد.» ا

مبنای این بیان امام صادق الملیخ کلام شریف رسول خدا است که میفرماید: «عقل نوری است در قلب، که بهوسیلهی آن حق و باطل را از یکدیگر تشخیص میدهد.» و اگر انسان عقل خود را شکوفا نماید و حاکم بر وجودش سازد، توانایی شناخت حقایق را در هر دو بُعد نظر و عمل بهدست می آورد. البته این توانایی، متناسب ارشد عقل و فرمانروایی او بر نفس است. "

امام صادق الملل درباره ی انسانی که اهل تعقل و خردورزی است میفرماید: «انسان خردمند و عاقل حق را بهراحتی میپذیرد و درمقابل قول حق منصف میباشد. دربرابر باطل سرکش است و با سخن باطل مخالفت میکند. از منافع زودگذر میگذرد اما از دین خود دست برنمی دارد. نشانه ی عاقل دو چیز است: راست گویی و درست کرداری. خردمند هرگز سخنی نمی گوید که نزد عقل مردود است و کاری نمی کند که خود را در معرض تهمت قرار دهد. در برخورد با افراد ناملایم مدارا می ورزد و در کارهای خود همواره علم را چراغ راه قرار می دهد و در همه ی احوال بردباری را رفیق خود می سازد و در پیمودن راه ها معرفت را همراه و رفیق راه می کند...»

با توجه به نكات فوق است كه علامهى طباطبايى، اين تعريف را از عقل ارائه مىدهد: «عقل بهمعناى ادراك و فهميدن چيزى است، البته ادراك و فهميدن كامل و تمام. و بههمين سبب نام آن حقيقتى را كه در آدمى است، و آدمى بهوسيلهى آن ميان صلاح و فساد، و ميان حق و باطل و ميان راست و دروغ را فرق مىگذارد، عقل ناميدهاند، البته اين حقيقت مانند نيروى ديدن و شنيدن و حفظ كردن و ساير قواى آدمى كه هريك فرعى از فروع نفس اوست، نمى باشد، بلكه اين حقيقت عبارتست از نفس انسان مدرك.»<sup>۵</sup>

### ۶-۷-۴-۱- ثمرات تفکر و تعقل

حق و درمقابل آن باطل، دو اصطلاح محوری در قرآن کریم میباشند به گونه ای که سایر معارف و مفاهیم قرآنی، حول این دو محور قابل تفسیر و تبیین هستند و تشخیص این دو برعهده ی عقل است. زیرا در احادیثی مانند کلام امام کاظم علیه است، مثلا در مورد حدیث جنود عقل و جهل تشخیص همه جنبه های حق و باطل و التزام به فضایل در گرو التزام به عقل قرار داده شده است، مثلا در مورد یک انسان عاقل فرموده اند: دیگران در او تأثیری ندارند فقط به دنبال عمل براساس تشخیص درست است، دارای روحیه ی سپاسگزاری است، میتواند اولویت های خود را تعدیل و تنظیم کند، در تبعیت از حق پایدار و ثابت قدم است، میتواند اولویت های زندگی را تشخیص دهد و از

امام صادق ﴿ لِيَلِيْهِ ﴿ دِعَامَةُ الْإِنْسَانِ الْعَقْلُ وَالْعَقْلُ مِنْهُ الْفِطْنَةُ وَ الْفَهْمُ وَ الْحِفْظُ وَ الْعِلْمُ وَ بِالْعَقْلِ يَكَمُلُ وَ هُوَ دَلِيلُهُ وَ مُبْصِرُهُ وَ مِفْتَاحُ أَمْرِهِ فَإِذَا كَانَ تَأْلِيدُ عَقْلِهِ مِنَ التَّقْرِ كانَ عَالِماً خَافِظاً ذَاكراً فَطِناً فَهِماً فَعَلِمْ بِذَلِك كَيْفَ وَ لِمَ وَ حَيْثُ وَ عَرَفَ مَنْ نَصَحَهُ وَ مَنْ عَشَهُ فَإِذَا عَرَفَ دَلِك عَرْفَ مَنْ مَشَدِّرِاهُ وَ مَوْصُولُهُ وَ مَفْصُولُهُ وَ أَخْلَصَ الْوَحْدَائِيَّةً لِلّٰهِ وَ الْإِقْرَارَ بِالطَّاعَةِ فَإِذَا فَعَلَ ذَلِك كانَ مُسْتَذْرِكاً لِمَا فَاتَ وَ وَارِداً عَلَى مَا هُوَ آتٍ يَغْرِفُ مَا هُوَ فِيهِ وَ لِأَيِّ شَيْءٍ هُوَ هَاهُنَا وَ مِنْ أَيْنَ يَأْتِيهِ وَ إِلَى مَا هُوَ صَائِرٌ وَ ذَلِك كُلُهُ مِنْ تَأْيِيدٍ الْعَقْلِ» (كافى، ج١، ص٢٥)

رسول اكرم ﷺ: «اَلْعَقْلُ نُورٌ فِي الْقَلْبِ يُفَرِّقُ بَيْنَ الحَقِّ وَ الْباطِلِ» (ارشاد القلوب، ص ١٨١)

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> با توجه به اینکه پیشوایان بزرگوار، در مقام تربیت انسانها و رساندن آنان به مراتبی از ایمان و عمل صالح قرار دارند، بیشتر سخنان آنان دربارهی عقل نیز اظر بر عقل عملی است.

آ امام صادق ﴿ لِيَهِ ﴿ الْعَاقِلُ مَنْ كَانَ ذَلُولا عِنْدَ إِجَابَةِ الْحَقِّ، مُنْصِفاً بِقَوْلِهِ، جَمُوحاً عِنْدَ الْبَاطِلِ، خَصِيماً بِقَوْلِهِ، يَتْرَى دُنْياهُ وَلا يَتْرَى دَينَهُ. وَذَلِلُ الْعَقْلِ شَيْئانِ: صِدْقُ الْقَوْلِ وَصَوابُ الْفِغْلِ، وَالْمَعْوَلُ لاَ يُحَمِّ لِلتُهْمَةِ، وَلا يَنَعُ مُداراةَ مَنِ الْبَلِيَ بِهِ. وَيَكُونُ الْعِلْمُ دَليلَهُ فَى اعْمَالِهِ، وَالْمُعُولُ، وَلا يَتَعَرَّصُ لِلتُهْمَةِ، وَلا يَنَعُ مُداراةَ مَنِ الْبَلِيَ بِهِ. وَيَكُونُ الْعِلْمُ دَليلَهُ فَى اعْمَالِهِ، وَالْمِلْمُ وَفَقُ اللَّهُ وَلَا يَسَعُ مُدارَاةً مَنِ اللَّهُوى مِنَ اللَّهُوى مِنَ الشَّهُواتِ، وَاصْلُ عَلاماتِ الْهُوى مِنْ أَكُلِ الْحَرَامِ وَالْغَفْلَةِ عَنِ الْفُرائِضِ وَالْأُوسِ وَالْعُولُ وَلُولُ اللَّهُوى مِنَ الشَّهُواتِ، وَاصْلُ عَلاماتِ الْهُوى مِنْ أَكُلِ الْحَرَامِ وَالْغَفْلَةِ عَنِ الْفُرائِضِ وَالْأُوسِ وَالْأُوسُ وَالْمُولُ وَلُولُولُ اللَّهُولُ وَلَوْلُ الْعَلْمُ مُعَلِّ وَلُمُعُلِّ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَوْلُ اللَّهُولُ وَلُولُولُ اللَّهُ وَلَوْلُ اللَّهُ مُعَلِيلًا لَهُ وَلُولُولُ وَلُولُ اللَّهُ وَلَا إِللللَّهُ وَلَيْقُولُ وَلُولُولُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلُولُ اللَّهُ مُعِلَّالِهُ وَلُولُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَولُ اللَّهُ وَلَولُ اللَّهُ وَلَولُولُ اللَّهُ وَلَولُولُ اللَّهُ وَلَولُولُ الللَّهُ وَلَولُولُ اللَّهُ وَلَولُولُ اللَّهُ وَلَولُولُ اللَّهُ وَلَولُولُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ فَى اللَّهُ وَلَولُولُ اللَّهُ وَلَولُولُ اللَّهُ وَلَولُولُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا إِنْكُولُ اللَّهُ وَلَيْلُولُ اللْعَلَالَ اللَّهُ وَلَولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَولُولُولُ اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَلِي اللْمُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُولُولُ اللَّولُولُ اللَّهُ وَلِي الْمُؤْلِقُ لِلْمُ اللَّهُ وَلَالِولُولُولُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْ

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، تفسیر المیزان، ج۱، صص۶۱۰ –۶۱۱

الشيار الشياء المام صادق الع

عمر خود استفاده ی مطلوب کند، فرمانهای خداوند را که بالاترین حق هستند می پذیرد و تبعیت می کند، سؤالها را با اندیشه و تأمل پاسخ می دهد، در هنگام اظهارنظر، نظرات نافع و مفید برای همگان عرضه می کند، در مواجهه ی با چالشها و مشکلات توانایی حل مسألهها را دارد، دارای طمأنینه و آرامش روحی است، دربرابر حقیقت منصف و تسلیم است، نقطه ضعفهای خود را می پذیرد و اشتباهات خود را اصلاح می کند، بدون دلیل از اکثریت تبعیت نمی کند، تابع جو پیرامون خود نمی شود، به یک موضوع از جهات مختلف نظر می کند، فقط به سطح و رویه ی امور نظر نمی کند، بلکه به باطن و درون آنها نیز توجه می نماید. انسانی که تابع عقل است، تسلیم واقعیتها و حقیقت هاست، عناد، لجاجت، تعصب، تقلیدهای کورکورانه، جانبداری های بدون دلیل و خودخواهی ها، از آن نظر که برخلاف روح حقیقت خواهی و واقع گرایی است، در انسان عاقل وجود ندارد. ا

لَّ عَنْ هِشَامِبْنِ الْحَكَمِ قَالَ قَالَ لِي أَبُوالْحَسَن مُوسَيِيْنُ جَعْفَر (١٢٨): عَنْ هِشَامِيْنِ الْحَكَمِ قَالَ قَالَ لِي أَبُوالْحَسَن مُوسَيِيْنُ جَعْفَر (١٢٨): «يَا هِشَامُ! إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَي بَشّرَ أَهْلَ الْعَقْل وَ الْفَهْم فِي كَتَابِهِ فَقَالَ: ﴿فَبَشَّرْ عِبادِ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولِئِك الَّذِينَ هَداهُمُ اللَّهُ وَ أُولِئِك هُمْ أُولُول الْأَلْبابِ﴾. يَا هِشَامُ إِنَّ اللَّهَ تَبَارَك وَ تَعَالَى أَكْمَلَ لِلنَّاسِ الْحُجَجَ بِالْعَقُولِ وَ نَصَرَ النَّبِيِّينَ بِالْبَيَانِ وَ دَلَّهُمْ عَلَى رُبُوبِيَّتِه بِالْأَدِلَّةِ فَقَالَ: ﴿وَ اللَّهُكُمْ إِلهٌ واحِدٌ لا إِلهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمنُ الرِّحِيمُ \* إِنَّ فِي خَلْقِ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ اخْتِلافِ اللَّيْل وَ النَّهار وَ الْفُلْک الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْر بِما يَنْفَعُ النَّاسَ وَ ما أَنْزَلَ اللّهُ مِنَ السّماءِ مِنْ ماءٍ فَأَحْيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها وَ بَثَّ فِيها مِنْ كُلّ دَابَّةٍ وَ تَصْريفِ الرّياح وَ السّحابِ الْمُسَخّر بَيْنَ السّماءِ وَ الْأَرْضِ لآياتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾. يَا هِشَامُ قَدْ جَعَلَ اللّهُ ذَلِك دَلِيلًا عَلَى مَعْوَفِهِ بِأَنّ لَهُمْ مُدَبّراً فَقَالَ: ﴿وَ سَخَرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَ النَّهارَ وَ الشّمْسَ وَ الْقُمَرَ وَ النَّجُومُ مُسَخَراتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذلِك لآياتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ وَ قَالَ: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرابِ ثُمَّ مِنْ نُطُفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوحاً وَ مِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفَّى مِنْ قَبْلُ وَ لِتَبْلُغُوا أَجَلًا مُسَمَّى وَ لَعَلَكُمْ تَثْقِلُونَ﴾ وَ قَالَ: ﴿إِنَّ فِي احْتِلَافِ اللَّيْل وَ النَّهَارِ وَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رَزْقِ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَ تَصْرِيفِ الرّيَاح وَ السّحَابِ الْمُسَخّرِ بَيْنَ السّمَاءِ وَ الْأَرْض لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ وَ قَالَ: ﴿يُحْي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها قَدْ بَيّنَا لَكُمُ الآياتِ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ وَ قَالَ وَ جَنَاتٌ مِنْ أَعْنابِ وَ زَرْعٌ وَ نَحِيلٌ صِنْوانٌ وَ غَيْرُ صِنْوانٍ يُسْقَى بِماءٍ واحِدٍ وَ نُفَصَّلُ بَعْضَها عَلَى بَعْض فِي الْأَكُل إِنّ فِي ذلِك لآياتٍ لِقَوْمٍ يَفْقِلُونَ﴾ وَ قَالَ: ﴿وَ مِنْ آياتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرْقَ حَوْفاً وَ طَمَعاً وَ يُنتَزّلُ مِنَ السّماءِ ماءً فَيُحْيى بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها إِنّ فِي ذلِك لَآياتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ﴾ و قَالَ: ﴿قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ ما حَرّمَ رَبّكَمْ عَلَيْكُمْ أَلَّا تُشْركوا بِهِ شَيْئاً وَ بِالْوالِدَيْنِ إحْساناً وَ لا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ مِنْ إمْلاقٍ نَحْنُ نَرْزُفُكُمْ وَ إِيَّاهُمْ وَ لا تَقْرَبُوا الْفُواحِشَ ما ظَهَرَ مِنْها وَ ما بَطَنَ وَ لا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقّ ذلِكُمْ وَصّاكُمْ بِهِ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ وَ قَالَ ﴿هَلُ لَكُمْ مِنْ ما مَلَكَتْ أَيْمانُكُمْ مِنْ شُرَكاءَ فِي ما رَزَقْناكُمْ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَواءٌ تَخافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ كَذلِكَ نُفَصّلُ الْآياتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾. يَا هِشَامُ ثُمَّ وَعَظَ أَهْلَ الْعَقْل وَ رَغَبَهُمْ فِي الْآخِرَةِ فَقَالَ: ﴿وَ مَا الْحَيَاةُ الدَّنِيا إِلَّا لَعِبٌّ وَ لَهْوٌ وَ لَلدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَقُونَ أَفَلا تَعْقِلُونَ﴾. يا هِشَامُ ثُمّ خَوْفَ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ عِقَابَهُ فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ثُمّ دَمَّرْنَا الْآخَرِينَ. وَ إِنَّكُمْ لَتَمُرُونَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ. وَ بِاللَّيْلِ أَفَلا تَعْقِلُونَ﴾ وَ قَالَ: ﴿إِنَّا مُنْزِلُونَ عَلَى أَهْل هذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزاً مِنَ السّماءِ بِما كانُوا يَفْسُقُونَ وَ لَقَدْ تَرَكنا مِنْها آيَةً بَيّنَةً لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾. يَا هِشَامُ إِنّ الْعَقْلَ مَعَ الْعِلْم فَقَالَ: ﴿وَ تِلْكَ الْأَمْثَالُ نَصْرِبُها لِلنَّاسِ وَ مَا يَعْقِلُها إِلَّا الْعالِمُونَ﴾. يَا هِشَامُ ثُمَّ ذَمَ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ فَقَالَ: ﴿وَ إِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَالْ نَصِّعُ مَا أَلْفَيْنا عَلَيْهِ آباءَنا أَ وَ لَوْ كَانَ آباؤُهُمْ لا يَغْقِلُونَ شَيْئاً وَ لا يَهْتَلُونَ﴾ وَ قَالَ: ﴿وَ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَل الَّذِي يَنْعِقُ بِما لا يَسْمَعُ إِلَّا دُعاءً وَ نِداءً صُمّ بُكمٌ عُمْى فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ﴾ وَ قَالَ: ﴿وَ مِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ أَ فَأَنْتَ تُسْمِعُ الصّمّ وَ لَوْ كَانُوا لا يَعْقِلُونَ وَ قَالَ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْتَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلَ سَبيلًا﴾ وَ قَالَ: ﴿لا يُقاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلّا فِي قُرِي مُحَصَنَةٍ أَوْ مِنْ وَراءِ جُدُر بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَ قُلُوبُهُمْ شَتَى ذلِك بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَعْقِلُونَ﴾ وَ قَالَ: ﴿وَ تَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَ أَنْتُمْ تَشْلُونَ الْكتابَ أَ فَلا تَعْقِلُونَ﴾. يَا هِشَامُ ثُمَّ ذَمَ اللّهُ الْكَفْرَةَ فَقَالَ: ﴿وَ إِنْ تُطِعْ أَكَثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضِلّوك عَنْ سَبِيلِ اللّهِ﴾ وَ قَالَ: ﴿وَ لَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السّماواتِ وَ الْأَرْضَ لَيَقُولُنّ اللَّهُ قُل الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكَثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ﴾ وَ قَالَ: ﴿وَ لَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَزَلَ مِنَ السّماءِ ماءً فَأَحْيا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِها لَيَقُولُنَ اللَّهُ قُل الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقَلُونَ﴾. يَا هِشَامُ ثُمَ مَلَحَ الْقِلَةَ فَقَالَ: ﴿وَ قَلِيلٌ مِنْ عِبادِي الشَّكُورُ﴾ وَ قَالَ: ﴿وَ قَلِيلٌ ما هُمْ﴾ وَ قالَ: ﴿رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكُتُمُ إِيمانَهُ أَ تَقْتُلُونَ رَجُلًا أَنْ يَقُولَ رَبِّي اللَّهُ﴾ وَ قَالَ: ﴿ وَ مَنْ آمَنَ وَ مَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ وَ قَالَ: ﴿ وَ لَكِنَّ أَكُثُوهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ وَ قَالَ: ﴿ وَ أَكَثُوهُمْ لا يَعْقَلُونَ ﴾ وَ قَالَ: ﴿ وَ أَكْثُوهُمْ لا يَعْقُلُونَ ﴾ وَ قَالَ: ﴿ وَ أَكْثُوهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ وقالَ: ﴿ وَ أَكْثُولُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ وقالَ: ﴿ وَ أَكْثُولُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ وقالَ: ﴿ وَ أَكْثُولُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ وقالَ: ﴿ وَ أَكُثُولُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ وقالَ: ﴿ وَ أَكُولُ وَلَيْ الْأَلْبَابِ بِأَحْسَنِ الذَّكْرِ وَ حَلَّاهُمْ بِأَحْسَنِ الْجِلْيَةِ فَقَالَ: ﴿يُؤْتِي الْجِكَمَةَ مَنْ يَشاءُ وَ مَنْ يُؤْتَ الْجِكَمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً وَ مَا يَذَّكُو إِلّا أُولُوا الْأَلْبابِ﴾ وَ قَالَ: ﴿وَ الرّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبّنا وَ مَا يَذَكُرُ إِلّا أُولُوا الْأَلْبابِ﴾ وَ قَالَ: ﴿إِنّ فِي خَلْق السّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ اخْتِلافِ اللّيْل وَ النّهار لآياتِ لِأُولِي الْأَلْبابِ﴾ وَ قَالَ: ﴿ أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَما أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحَقّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبابِ﴾ وَ قَالَ: ﴿أَمَنْ هُوَ قَانِتٌ آناءَ اللَّيْل ساجِداً وَ قائِماً يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَ يَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّما يَتَذَكَرُ أُولُوا الْأَلْبابِ﴾ وَ قَالَ: ﴿كتابٌ أَنْزَلْناهُ إِلَيْكَ مُبارَك لِيَدَّبَرُوا آياتِهِ وَ لِيَتَذَكَرَ أُولُوا الْأَلْبابِ﴾ وَ قَالَ: ﴿وَ لَقَدْ آتَيْنا مُوسَى الْهُدي وَ أَوْرَثْنا بَبِي إسْرائِيلَ الْكتابَ هُدي وَ ذِكري لِأُولِي الْأَلْبابِ، وَ قَالَ: ﴿وَذَكرْ فَإِنَّ الذَّكري تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ﴾. يَا هِشَامُ إِنَّ اللّهَ تَعَالَى يَقُولُ فِي كتَابِهِ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَلِكري لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌۥ يَعْنِي عَقْلُ وَ قَالَ: ﴿وَ لَقَدْ آتَيْنَا لَقُمانَ الْحِكْمَةَ﴾ قَالَ الْفَهْمَ وَ الْعَقْلَ.» (كافي، ج١، صص١٦-١٤)؛ «يَا هِشَامُ إِنْ لَقْمَانَ قَالَ لِابْنِهِ تَوَاضَعْ لِلْحَقّ تَكَنْ أَغْقَلَ النّاس وَ إِنّ الْكَيْسَ لَدَي الْحَقّ يَسِيرٌ يَا بُنَيَّ إِنَّ الدَّنْيَا بَحْرٌ عَمِيقٌ قَدْ غَرِقَ فِيهَا عَالَمٌ كثيرٌ فَلْتَكنْ سَفِينَتُك فِيهَا تَقْوَي اللّهِ وَ حَشْوُهَا الْإِيمَانَ وَ شِرَاعُهَا التَوَكلَ وَ قَيَمُهَا الْعَقْلَ وَ دَلِيلُهَا الْعِلْمَ وَ سُكانُهَا الصَّبْرَ. يَا هِشَامُ إِنَّ لِكُلِّ شَيْءٍ دَلِيلًا وَ دَلِيلُ الْعَقْل التَّفَكُرُ وَ دَلِيلُ التَّفَكر الصَّمْتُ وَ لِكُلِّ شَيْءٍ مَطِيَّةً وَ مَطِيَّةً الْعَقْل التَّوَاضُعُ وَ كَلِيلُ التَّفَكرُ الصَّمْتُ وَ لِكُلِّ شَيْءٍ مَطِيّةً وَ مَطِيّةً الْعَقْل التَّوَاضُعُ وَ كَفَى بِكَ جَهْلًا أَنْ تَرْكَبَ مَا نُهِيْتَ عَنْهُ. يَا هِشَامُ مَا بَعَثَ اللَّهُ أَنْبِيَاءَهُ وَ رُسُلَهُ إِلَى عِبَادِهِ إِلَّا لِيَمْقِلُوا عَنِ اللَّهِ فَأَحْسَنُهُمُ اسْتِجَابَةً أَحْسَنُهُمْ مَعْرِفَةً وَ أَعْلَمُهُمْ بِأَمْرِ اللَّهِ أَحْسَنُهُمْ عَقْلًا وَ أَكْمَلُهُمْ عَقْلًا وَ الْآخِرَةِ. يَا هِشَامُ إِنّ لِلَّهِ عَلَى النّاس حُجَّةً ظَاهِرَةً وَ حُجَّةً بَاطِنَةً فَأَمَا الظّاهِرَةُ فَالرّسُلُ وَ الْأَنْبِيَاءُ وَ الْأَئِمَةُ ﴿ وَالْمَاعِرَةُ فَالْعَلَمُ الْجَالُ شُكرَهُ وَ لَا يَغْلِبُ الْحَرَامُ صَبْرَهُ. يَا هِشَامُ مَنْ سَلَّطَ ثَلَاثًا عَلَى ثَلَاثٍ فَكَأَنَمَا أَعَانَ عَلَى هَدْم عَقْلِهِ مَنْ أَظْلَمَ نُورُ تَفَكرهِ بِطُولِ أَمْلِهِ وَ مَحَا طَرَائِفَ حِكمَتِهِ بِفُصُولِ كَارِمِهِ وَ أَطْفَأَ نُورَ عِبْرَتِهِ بشهَوَاتِ نَفْسِهِ فَكَأَنَمَا أَعَانَ هَوَاهُ عَلَى هَدْم عَقْلِهِ وَ مَنْ هَدَمَ عَقْلَهُ أَفْسَدَ عَلَيْهِ دِينَهُ وَ دُنْيَاهُ. يَا هِشَامُ كَيْفَ يَزُكُو عِنْدَ اللّهِ عَمَلُك وَ أَنْتَ قَدْ شَغَلْتَ قَلْبُك عَنْ أَمْر رَبَّك وَ أَطَعْتَ هَوَاک عَلَى غَلَبَةِ عَقْلِک. يَا هِشَامُ الصِّبْرُ عَلَى الْوَحْدَةِ عَلَامَةُ قُوّةِ الْعَقْل فَمَنْ عَقَلَ عَن اللّهِ اعْتَزَلَ أَهْلَ الدّنْيَا وَ الرّاغِبينَ فِيهَا وَ رَغِبَ فِيمَا عِنْدَ اللّهِ وَ كانَ اللّهُ أَنْسَهُ فِي الْوَحْشَةِ وَ صَاحِبَهُ فِي الْوَحْدَةِ وَ غِنَاهُ فِي الْعَيْلَةِ وَ مُعِرَّهُ مِنْ غَيْرٍ عَشِيرَةٍ. يَا هِشَامُ نَصْبُ الْحَقّ لِطَاعَةِ اللّهِ وَ لَا نَجَاةَ إِلّا بِالطّاعَةِ وَ الطّاعَةُ بِالْعِلْمِ وَ الْعِلْمُ بِالْتَعْلَمُ بِالْعَقْلِ يُعْتَقَدُ وَ لَا عِلْمَ إلّا مِنْ عَالِم رَبّانِي وَ مَعْرِفَةُ الْعِلْمِ بالْعَقْل. يَا هِشَامُ قَلِيلُ الْعَمَل مِنَ الْعَالِم مَقْبُولٌ مُضَاعَفٌ وَ كَثِيرُ الْعَمَل مِنْ أَهْل الْهَوَي وَ الْجَهْل مَرْدُودٌ. يَا هِشَامُ إِنّ الْعَاقِلَ رَضِي بالدّونِ مِنَ الدّنْيَا



## ۶-۷-۴-۷ منزلت عقل در اسلام

تجلیلی که قرآن کریم و معصومین بزرگوار این از تعقل و خردمندی کردهاند، در هیچ مکتبی نظیر ندارد و توسط هیچ شخصیتی صورت نگرفته است. نوع تجلیل اسلام از عقل، هم بیانگر جایگاه رفیع عقل و هم دلیلی بر حقانیت اسلام است.

امام کاظم المناخ المنا

پیشوایان دینی ما مؤمنان و پیروانی میخواهند که در قرآن کریم و سخنان آن بزرگواران تفکر و تعقل نمایند، نه صرفاً به حفظ آیات و روایات بیردازند. ۲

امیرمؤمنان علی طبیر درباره ی نسبت عقل و شرع می فرماید: «عقل، حجت و شریعت درونی برای انسان است همچنان که شریعت نیز هدایت کننده و عقل بیرونی برای او می باشد.» ۳

عقل، در کلام پیشوایان ما چنان جایگاه رفیعی دارد که میتوان گفت همهی خیرها و خوبیها بدان ختم میشود. هنگامی که یاران امام طبی وارد گفتگو شدند و امام صادق طبی درباره عقل سخن میگفتند و در حد بضاعت مزجاه به توصیف عقل مشغول بودند، امام طبی وارد گفتگو شدند و فرمودند: «عقل و لشکریان او را و نیز جهل و لشکریان او را بشناسید تا هدایت شوید.» وقتی یاران از امام تقاضا کردند که عقل را به آنان

مَعَ الْحِكْمَةِ وَ لَمْ يَرْضَ بِالدّونِ مِنَ الْحِكْمَةِ مَعَ الدّنْيَا فَلِذَلِك رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ. يَا هِشَامُ إِنّ الْعُقَلَاءَ تَرَكوا فُصُولَ الدّنْيَا فَكيْفَ الذّنُوبِ مِنَ الْفَصْل وَ تَرَك الذّنُوبِ مِنَ الْفَرْض. يَا هِشَامُ إِنَّ الْعَاقِلَ نَظَرَ إِلَى الدُّنْيَا وَ إِلَى أَهْلِهَا فَعَلِمَ أَنَهَا لَا ثُنَالُ إِلَّا بِالْمَشَقَّةِ وَ نَظَرَ إِلَى الْآخِرَةِ فَعَلِمَ أَنَهَا لَا ثَنَالُ إِلَّا بِالْمَشَقَّةِ وَ نَظَرَ إِلَى الْآخِرَةِ فَعَلِمَ أَنَهَا لَا ثُنَالُ إِلَّا بِالْمَشَقّةِ وَعَلَمَ أَنَهَا لَا تُعْلَمُ إِنَّ الْعُقَالَاءَ زَهِدُوا فِي الدَّنْيَا وَ رَغِبُوا فِي الْآخِرَةِ لِأَنَّهُمْ عَلِمُوا أَنَّ الدَّنْيَا طَالِيَةٌ مَطْلُوبَةٌ وَ الْآخِرَةَ طَالِبَةٌ وَ مَطْلُوبَةٌ فَمَنْ طَلَبَ الْآخِرَةَ طَلَبَتْهُ الدُّنْيَا وَيَعْدُونَهُ وَ مَنْ طَلَبَ الدُّنْيَا طَلَبَتْهُ الآخِرَةُ فَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ فَيُفْسِدُ عَلَيْهِ دُنْيَاهُ وَ آخِرَتَهُ. يَا هِشَامُ مَنْ أَرَادَ الْغِنَى بِلَا مَالِ وَ رَاحَةَ الْقَلْبِ مِنَ الْحَسَدِ وَ السّلَامَةَ فِي الدّين فَلْيَتَضَرّعْ إِلَى اللّهِ عَزْوَجَلّ فِي مَسْأَلَتِهِ بِأَنْ يُكمّلَ عَقْلَهُ. فَمَنْ عَقَلَ قَبِعَ بِمَا يَكْفِيهِ وَ مَنْ قَبِعَ بِمَا يَكْفِيهِ اسْتَغْنَى وَ مَنْ لَمْ يَقْنَعْ بِمَا يَكْفِيهِ لَمْ يُلْرَك الْغِنَى أَبَداً. يَا هِشَامُ إِنَّ اللّهَ حَكَى عَنْ قَوْمٍ صَالِحِينَ أَنَهُمْ قَالُوا ﴿رَبّنا لا تُزغْ قُلُوبَنا بَعْدَ إِذْ هَمَيْتَنَا وَ هَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ، حِينَ عَلِمُوا أَنّ الْقُلُوبَ تَرِيغُ وَ تَعُودُ إِلَى عَمَاهَا وَ رَدَاهَا. إِنّهُ لَمْ يَخَفِ اللّهَ مَنْ لَمْ يَعْقِلْ عَن اللّهِ وَ مَنْ لَمْ يَعْقِلْ عَن اللَّهِ لَمْ يَمْقِدْ قَلْبَهُ عَلَى مَمْوفَةٍ ثَابِتَةٍ يُبْصِرُهَا وَ يَجِدُ حَقِيقَتَهَا فِي قَلْبِهِ وَ لا يَكُونُ أَحَدٌ كَذَلِك إِلَّا مَنْ كَانَ قَوْلُهُ لِفِعْلِهِ مُصَدَّقاً وَ سِرَهُ لِعَلَانِيَتِهِ مُوَافِقاً لِأَنَّ اللَّهَ تَبَارَك اسْمُهُ لَمْ يَدُلُّ عَلَي الْبَاطِن الْخَفِي مِنَ الْعَقْل إِلّا بِظَاهِر مِنْهُ وَ نَاطِق عَنْهُ. يَا هِشَامُ كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لِلْمَا اللَّهُ لِشَيْءٍ أَفْضَلَ مِنَ الْعَقْل وَ مَا تَمَ عَقْلُ امْرِي حَتّى يَكُونَ فِيهِ خِصَالٌ شَتَى الْكَفْرُ وَ الشَّرّ مِنْهُ مَأْمُونَانِ وَ الرَّشْدُ وَ الْخَيْرُ مِنْهُ مَأْمُولَانِ وَ فَضْلُ مَالِهِ مَبْدُولٌ وَ فَصْلُ قَوْلِهِ مَكْفُوفٌ وَ نَصِيبُهُ مِنَ الدّنْيَا الْقُوتُ لَا يَشْبَعُ مِنَ الْعِلْمِ دَهْرَهُ الذَّلّ أَحَبّ إِلَيْهِ مَعَ اللَّهِ مِنَ الْعِزّ مَعَ غَيْرهِ وَ التَّوَاضُعُ أَحَبّ إلَيْهِ مِنَ الشَّرْفِ يَسْتَكْثِرُ قَلِيلَ الْمَعْرُوفِ مِنْ غَيْرهِ وَ يَسْتَقِلَ كَثِيرَ الْمَعْرُوفِ مِنْ نَفْسِهِ وَ يَرَي النَّاسَ كَلَّهُمْ خَيْراً مِنْهُ وَ أَنَّهُ شَرَّهُمْ فِي نَفْسِهِ وَ هُوَ تَمَامُ الْأَمْرِ. يَا هِشَامُ إِنّ الْعَاقِلَ لَا يَكْذِبُ وَ إِنْ كَانَ فِيهِ هَوَاهُ. يَا هِشَامُ لَا دِينَ لِمَنْ لَا مُرُوّةَ لَهُ وَ لَا مُرُوّةَ لِمَنْ لَا عَقْلَ لَهُ وَ إِنّ أَغْظَمَ النّاسِ قَدْراً الَّذِي لَا يَرَي الدّنْيَا لِنَفْسِهِ خَطَراً أَمَا إِنّ أَبْدَانَكُمْ لَيْسَ لَهَا ثَمَنٌ إِلَّا الْجَنَّةُ فَلَا تَبِيعُوهَا بِغَيْرِهَا. يَا هِشَامُ إِنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿لِلِمْ كَانَ يَقُولُ إِنَّ مِنْ عَلَامَةِ الْعَاقِلِ أَنْ يَكُونَ فِيهِ ثَلَاثُ خِصَالٍ يُجِيبُ إِذَا سُئِلَ وَ يَنْطِقُ إِذَا عَجَزَ الْقَوْمُ عَن الْكلَامِ وَ يُشِيرُ بِالرَأْيِ الَّذِي يَكُونُ فِيهِ صَلَاحُ أَهْلِهِ فَمَنْ لَمْ يَكنْ فِيهِ مِنْ هَذِهِ الْخِصَالِ الظّلاثِ شَيْءٌ فَهُوَ أَحْمَقُ. إِنّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لِللَّجْ لِللَّا فِي صَدْرِ الْمُجْلِسِ إِلَّا رَجُلّ فِيهِ هَذِهِ الْخِصَالُ الثَّلَاثُ أَوْ وَاحِدَةٌ مِنْهُنَ فَمَنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ شَيْءٌ مِنْهُنَ فَجَلَسَ فَهُوَ أَحْمَقُ وَ قَالَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِي ﴿ اللّٰهِ إِذَا طَلَبْتُمُ الْحَوَائِجَ فَاطْلُبُوهَا مِنْ أَهْلِهَا. قِيلَ يَا ابْنَ رَسُولِاللّٰهِ وَ مَنْ أَهْلُهَا؟ قَالَ: الَّذِينَ قَصَّ اللَّهُ فِي كَتَابِهِ وَ ذَكَرَهُمْ فَقَالَ: ﴿إِنَّمَا يَتَذَكُرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾ قَالَ: هُمْ أُولُو الْعُقُولِ وَ قَالَ عَلِي بْنُ الْحُسَيْنِ ﴿ مُجَالَسَةُ الصَّالِحِينَ دَاعِيَةٌ إِلَى الصَّلَاحِ وَ آدَابُ الْعُلَمَاءِ زِيَادَةٌ فِي الْعَقْل وَ طَاعَةُ وُلَاقِ الْعَدْلِ تَمَامُ الْعِزّ وَ اسْيِثْمَارُ الْمَالِ تَمَامُ الْمُرُوءَةِ وَ إِرْشَادُ الْمُسْتَشِيرِ قَضَاءٌ لِحَقّ النّعْمَةِ وَ كَفّ الْأَذَي مِنْ كَمَالِ الْعَقْل وَ فِيهِ رَاحَةُ الْبَدَنِ عَاجِلًا وَ آجِلًا. يَا هِشَامُ إِنَّ الْعَاقِلَ لَا يُحَدَّثُ مَنْ يَخَافُ تَكَذِيبَهُ وَ لَا يَسْأَلُ مَنْ يَخَافُ مَنْعَهُ وَ لَا يَعِدُ مَا لَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ وَ لَا يَوْجُو مَا يُعَنِفُ بِرَجَائِهِ وَ لَا يُقْدِمُ عَلَى مَا يَخَافُ فَوْتَهُ بِالْعَجْزِ عَنْهُ.» (كافي، ج ١، صص١٥-٢٠)

<sup>ٔ</sup> رجوع کنید به پاورقی قبل. <del>یسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس</del>

امام صادق ﴿ اللّهِ ﴿ حَدِيثٌ تَدْرِيهِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفٍ تَرْوِيهِ، وَ لَا يَكُونُ الرّجُلُ مِنْكُمْ فَقِيهاً حَتَّى يَعْرِفَ مَعَارِيضَ كَلَامِنَا» (بحارالأنوار، ج١، ص١١٨) / اميرالمؤمنين
 على ﴿ لِللّهِ ﴿ مَقَلُوا اللّهِ مَ عَقْلَ وَعِايَةٍ، لا عَقْلَ سَماعٍ وَ رِوايَةٍ؛ فَإِنَّ رُواةَ الْعِلْمِ كَثِيرٌ، وَ رُعاتَهُ قَلِيلٌ» (نهجالبلاغه، خطبه٢٣٥) / امام صادق ﴿ لِللّهِ اللّهِ رَبَالدّرَايَاتِ لِلرّوَايَاتِ يَعْلُو الْمُؤْمِنُ إِلَى أَقْصَى دَرَجَاتِ الْإِيمَانِ» (بحارالأنوار، ج١، ص١٠٥)

<sup>ً</sup> اميرمؤمنان على ﴿ لِلِّي ﴿ «الْفَقْلُ شَرْعٌ مِنْ داخِلٍ وَ الشَّرْعُ عَقْلٌ مِنْ خارِجٍ » (مجمع البحرين، طريحي، شيخ فخرالدين، ج٢، ص٢٢٤)

فسل شثم: انسان ثناسي

بشناساند، فرمود: «خداوند عقل را خلق کرد، درحالي که اين اولين مخلوق از روحانيين بود که خداوند از نور خود از جانب راست عرض، او را آفريد. آنگاه به او فرمود برو، رفت. پس فرمود: بيا، او نيز تبعيت کرد و آمد. پس خداوند به او فرمود: تو را خلق کردم درحالي که تو مخلوقي عظيم هستي، تو را بر جميع مخلوقاتم کرامت بخشيدم و برتر داشتم.» سپس امام ليل به توصيف خلق جهل و ويژگيهاي او مي پردازد و همان وصفي را براي جهل به کار مي برد که خداوند در قرآن کريم شيطان را بدان توصيف کرده است؛ مي فرمايد: «پس خداوند جهل را از دريايي سخت شور و ظلماني آفريد. به او فرمود: برو، رفت. آنگاه فرمود: بيا. اما او نيامد. خداوند به او فرمود استکبار ورزيدي. پس او را لعنت کرد.» قرآن کريم درباره ي شيطان نيز مي فرمايد: ﴿قَلْ فَحْرُجُ مِنْهَا فَإِنْكُ رَجِمٌ \* وَإِنَّ عَلَيْكُ اللَّعْنَةَ إِلَى يَوْمِ اللَّينِ \_ حجر، ٢٣ ـ ٣٥٪ امام صادق ليلي در ادامه مي فرمايد: «آنگاه خداوند براي عقل هفتاد و پنج سرباز قرار داد. و چون جهل ديد که خداوند به عقل کرامت کرده و به او عطاهايي نبخشيده، دشمني او را در دل مخفي کرد (مشابه با آنچه قرآن کريم دربارهي ابليس مي فرمايد). پس از آن جهل نيز به سخن آمد و گفت: پروردگارا (همان طور که شيطان هم گفت پروردگارا) اين عقل هم مخلوقي مثل من است، اما تو او را گرامي داشتي و نيرو بخشيدي، درحالي که من که ضد او هستم نيرويي ندارم، به من هم به همان تعداد سرباز عنايت کن. خداوند پذيرفت و فرمود: به هفتاد و پنج سرباز عنايت کرد.» پس از آن، امام صادق ليلي هفتاد و پنج لشکر عقل را که همه صفات پسنديده هستند، نام مي برد و هفتاد و پنج سرباز عنايت کرد.» پس از آن، امام صادق ليلي هفتاد و پنج لشکر جهل را که صفات زشت و ناپسند مي باسند، برمي شمرد. ا

امیرمؤمنان علی المایج نیز در سخنی دیگر، دربارهی منزلت عقل میفرماید: «جبرئیل بر حضرت آدم المایج فرود آمد و به وی گفت: ای آدم! من مأمورم که تو را میان سه چیز مخیر سازم تا از میان آنها یکی را انتخاب کنی. حضرت آدم المایج پرسید: ای جبرئیل! آن سه کدامند؟

جبرئيل گفت: عقل، حيا و دين.

آدم للمالي گفت: عقل را برگزيدم.

جبرئیل به حیا و دین گفت: پس شما برگردید و او را وانهید.

اما آنان گفتند: اي جبرئيل ما دستور داريم كه همواره عقل را همراهي كنيم و در همان جايي كه او هست، باشيم.

جبرئیل نیز پذیرفت و گفت: اختیار با شماست. سپس بالا رفت.» ٔ

امیرمؤمنان علی طبی در تبیین هدف انبیاء، یکی از اهداف آنان را شکوفایی عقل انسانها و بارور کردن دفینههای عقول آنان میداند. امام کاظم طبی نیز همین هدف را از رسالتهای انبیاء می شمرند. اندا میتوان گفت اولین کار پیامبر مکرم اثاره ی عقل است، برشوراندن قدرت تفکر است، قدرت تفکر را در یک جامعه تقویت کردن است. این، حلّال مشکلات است. عقل است که انسان را به دین

ا عن سَمَاعَة بْنِ مِهْرَانَ: قَالَ كَنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِاللّهِ وَلِيلْجُ وَ عِنْدَهُ جَمَاعَة مِنْ مَوَالِيهِ فَجَرَي ذِكُرُ الْعَقْلِ وَ الْجَهْلِ فَقَالَ أَبُوعَبْدِاللّهِ وَلَمْجُهُ وَ الْجَهْلَ وَ الْجَهْلُ وَ الْعَرْمِ مِنْ نُورِهِ فَقَالَ اللَّهُ تَبَرَى وَ تَعَالَي حَلَقْتُكَ خَلْقًا عَظِيمًا وَ كَرَفْتُكَ عَلَي جَمِيعِ خَلْقِي قَالَ ثُمْ خَلَقَ الْجَهْلُ مِنَ الْبَحْوِ الْأَجَاحِ طُلْمَائِيَّا فَقَالَ اللَّهُ تَبَارَى وَ تَعَالَي حَلَقْتُكَ خَلْقًا عَظِيمًا وَ كَرَفْتُكَ عَلَي جَمِيعِ خَلْقِي قَالَ ثُمْ خَلَقَ الْبَحْوِلِ اللّهُ فَبَارَى وَ تَعَالَي حَلَقْتُكَ خَلْقًا عَظِيمًا وَ كَرَفْتُكَ عَلَي جَمِيعِ خَلْقِي قَالَ ثُمْ خَلَقَ الْجَهْلُ مِنَ الْبُحْوِلُ فَقَالَ اللّهُ بَارَكَ وَ تَعَالَي خَلْقُتُكَ خَلْقًا عَظِيمًا وَ كَرَفْتُكَ عَلَي جَمِيعِ خَلْقِي قَالَ ثُمْ خَلَقَ الْجَهْلُ عَلَى اللّهُ بِهِ الْمُعْلَى وَمَالَمُ اللّهُ بِهِ الْمُعْلَى وَمَا أَعْلَى اللّهُ بِهِ الْمُعْلَى وَمَا عَلَيْكَ مُنْ اللّهُ عِلْمُ عَلَى الْمُعْلَى عَلَيْتُ وَ مَلِيعُ فَقَالَ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ بِهِ الْمُعْلَلُ وَمُعْلِي عَلَى اللّهُ عِلَى الْمُعْلَى عَلْمُ اللّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلْمُ اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

<sup>َ</sup> عَنِ الْأَصْبَغِ بْنِ نُبَاتَة عَنْ عَلِي (لِلْمِنْجُ قَالَ: «هَبَطَ جَبْرُئِيلُ عَلَي آدَمَ (لِلِمْجُ فَقَالَ يَا آدَمُ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أُخْتِرَكَ وَاحِدَةً مِنْ ثَلَاثٍ فَاخْتُرُها وَ دَعَ الْنَتَيْنِ فَقَالَ آدَمُ إِنِّي قَدِ اخْتَرْتُ الْعَقْلَ فَقَالَ جَبْرَئِيلُ لِلْحَيَاءِ وَ الدّينِ انْصَرِفَا وَ دَعَاهُ فَقَالَا يَا جَبْرَئِيلُ إِنَّ أُمِرْنَا أَنْ نَكُونَ مَعَ الْعَقْلِ حَيْثُ كَانَ قَالَ فَشَأْنَكُمَا وَ عَرَجَ» (كافي، ج١، ص١٠)

<sup>&</sup>quot; امير مؤمنان على (الملاه: «وَ يُثِيرُوا لَهُمْ دَفَائِنَ اَلْعُقُولِ» (نهجالبلاغه، خطبه ١)

<sup>ً</sup> امام كاظم ﷺ «ما بَعَثَ اللّهُ أَنْبِياءَهُ وَ رُسُلُهُ إِلى عِبادِهِ إِلاَ لِيَعْقِلُوا عَنِ اللّهِ، فَأَحْسَنُهُمُ اسْتِجابَهُ أَحْسَنُهُمْ مَعْرِفَةً لِلّهِ، وَ أَغَلَمُهُمْ بِأَمْرِ اللّهِ أَحْسَنُهُمْ عَقْلاً وَ أَغْقَلُهُمْ أَرْفَعُهُمْ دَرَجَةً فِي اللّهْثِيا وَ الأَخِرَةِ» (اصول كافي، ج١، ص٣٣)



راهبرد میدهد، انسان را به دین میکشاند. عقل است که انسان را درمقابل خدا به عبودیت وادار میکند. عقل است که انسان را از اعمال مرافق می سفیهانه و جهالتآمیز و دل دادن به دنیا بازمیدارد. لذا اول کار این است که تقویت نیروی عقل و خرد در جامعه انجام بگیرد؛ تکلیف ما وارش اسان مادن هم این است. ا

اسلام دین حقیقتگرا و واقعگراست، اسلام بهمعنی تسلیم دربرابر حق و واقع است. هر نوع عناد، لجاج، تعصب، تقلیدهای کورکورانه، جانبداریها و خودخواهیها، از آنظر که خلاف روح عقلگرایی و حقیقتطلبی است، از نظر اسلام مطرود است. از نظر اسلام، اگر انسانی حقیقتجو باشد و در راه رسیدن به حق کوشا باشد، فرضاً هم به حق نرسد، معذور است. اما اگر کسی روح عناد و لجاج داشته باشد، فرضاً هم به دلیل تقلید یا وراثت حقیقت را پذیرفته باشد، این پذیرشش ارزشی ندارد.

پندارهای سطحی و یکجانبه و همچنین تسلیم سنتهای موروثی شدن از این نظر که بر ضد روح عقل گرایی و حقیقتطلبی است، ۲ از نظر اسلام محکوم است. ۲

علامه طباطبایی هربارهی جایگاه تعقل در قرآن کریم میفرمایند: «خدای تعالی در هیچجا از کتاب مجیدش حتی در یک آیه از آن بندگان خود را مأمور نکرده به اینکه او را کورکورانه بندگی کنند و یا به یکی از معارف الهیاش ایمانی کورکورانه بیاورند و یا طریقهای را کورکورانه سلوک نمایند، حتی شرایعی را هم که تشریع کرده و بندگانش را مأمور به انجام آن نموده، با اینکه عقل بندگان قادر بر تشخیص ملاکهای آن شرایع نیست معذلک آن شرایع را به داشتن آثاری تعلیل کرده (یا بشر خود را محتاج به آن آثار میداند و یا به آنان فهمانده) که محتاج به آن آثار هستند؛ نظیر نماز، که هرچند عقل بشر عاجز از تشخیص خواص و ملاکهای آن است، لیکن با این حال وجوب آنرا تعلیل کرده به اینکه نماز، شما را از فحشاء و منکر بازمیدارد و البته یاد خدا اثر بیشتری دارد: ﴿إِنَّ المَّلَاةُ تَنْهَی عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنکرِ وَلَدِکُرُ اللَّهِ آکْبَرُ \_ عنکبوت،۴۵﴾، و دربارهی روزه فرموده: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُواْ کُتِبَ عَلَیْکُمُ المَیّامُ کَمَا کُتِبَ عَلَی الَّذِینَ مِن قَبْلِکُمْ لَقُلُکُمْ تَشْفُونَ \_ بقره،۸۳﴾ و دربارهی وضو فرموده: ﴿مَا يُرِیدُ اللَّهُ لِیَجْعَلَ عَلَیْکُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَکِن یُرِیدُ لِیُطَهِّرُکُمْ وَلِیُتِمَ نِعْمَنَهُ عَلَیْکُمْ لَمُلَّکُمْ تَشْکُرُونَ \_ ماده،۶۴﴾»

## 8-٧-4-٣ موحد بالذات بودن عقل

عقل بماهو عقل، هم در توحید نظری و هم در توحید عملی موحّد است و انسان را به توحید میرساند. یعنی اگر انسان تابع عقل باشد و عقل را محصور و زندانی هوای نفس نکند، این حجت درونی به توحید میرسد.

\_

<sup>ٔ</sup> خامنهای، علی، پایگاه اطلاع رسانی دفتر مقام معظم رهبری، ۱۳۸۸/۴/۲۹.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۸۷.

علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج $\Delta$ ، ص $^{1}$ 9.

أ شهيد مطهري، مرتضى، مجموعه آثار، ج٢، ص٢٤.

 $<sup>^{0}</sup>$  شهید مطهری، یادداشتهای استاد، ج ۱، ص $^{0}$ ۱۳۶.



امام صادق المن هروده است: «کسی که از عقل خود پیروی می کند درمقابل حق خاضع است و آن را می پذیرد. ای روشن است که خداوند، برترین حق و حق مطلق است و سایر مراتب حق از او نشأت می گیرد: ﴿فَتَعَالَی اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ... \_طه،۱۱۴﴾. بنابراین، رویگردانی از توحید، چه در بعد عملی و چه در بعد نظری، برخاسته از جهل و تبعیت از نفس اماره ی بالسوء است. همچنین امیرمؤمنان علی المی در پاسخ کسی که گفت: «عاقل را برای ما توصیف بفرما؟»؛ فرمود: «عاقل هر چیزی را در جای خود قرار می دهد.» آگر انسان از عقل تبعیت کند، خدا را در موضع خدایی و الوهیت، خود و جهان را در موضع مخلوقی و عبودیت می نشاند و از آن تجاوز نمی کند.

#### ۶-۷-۴-۴ رشدیابندگی عقل

عقل مانند بسیاری از قوای انسان، در بدو تولد حالت بالقوه دارد و نیازمند رشد است. رشد عقل نیز مانند سایر امور دارای عوامل مساعد و موانع ویژه است.

#### -8-4-4 ضرورت رشد هماهنگ عقل نظری و عملی

ازآنجاکه عمل صالح بستگی تام به عقل عملی و حاکمیت آن بر قوا و جوارح انسان دارد، لازم است که همراه رشد عقل نظری در فرد یا جامعه، عقل عملی نیز رشد یابد و حاکمیت پیدا کند. در اینصورت است که علوم نظری بهدستآمده، درخدمت کمال خود و جامعه قرار می گیرد و برای تأمین سعادت حقیقی به کار گرفته می شود و به عبارت دیگر، آن علم، به علم نافع تبدیل می گردد.

اما اگر فرد یا جامعهای در علوم نظری پیشرفت کنند اما از علوم عملی در جاهلیت بمانند و بهتعبیر امام صادق الملاه هوی و شهوت به بجای عقل حاکم شود، پیشرفتهای علمی نهتنها سعادت فرد یا جامعه را تأمین نخواهد کرد، بلکه به شقاوت آنها نیز کمک خواهد نمود.

#### -9-4-9 رابطهی عقل و عبودیت

با توجه به اینکه عبودیت و پرستش، یک گرایش فطری در انسان است و هر انسانی فطرتاً زیبایی مطلق و کمال مطلق را تسبیح و حمد می کند، تشخیص مصداق حقیقی معبود اهمیت دارد. اگر انسان عقل را چراغ راه خود قرار دهد و از هوی و هوس پیروی نکند، خداوند را خواهد پرستید و بندگی او را خواهد کرد. قرآن کریم از قول حضرت ابراهیم این می فرماید: ﴿قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاً مَنْ مُنْ اللَّهِ مَا لاً مَنْ اللَّهِ مَا لاً مَنْ اللَّهِ أَفَلاً تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهُ مَالِيْ اللَّهُ أَفَلاً تَعْبُدُونَ اللَّهِ اللَّهُ ا

ا «العاقل ذلول عند اجابه الحق»، (مصباحالشريعه و مفتاحالشريعه) ا

م الميرمؤمنان على اللِّيلِ: «هُوَ الَّذِي يَضَعُ الشَّيْءَ مَوَاضِعَهُ» (نهج البلاغه، حكمت ٢٣٥)

<sup>&</sup>quot; امام صادق ﴿ لِللَّهِ ﴿ «الْعَقْلُ مَا عُبِدَ بِهِ الرَّحْمَنُ وَ اكْتُسِبَ بِهِ الْجِنَانُ ﴾ (كافي، ج ١، ص ١١)

أ امام صادق (الملين: «تِلْك النَّكْرَاءُ تِلْك الشَّيْطَنَةُ وَ هِي شَبِيهَةٌ بِالْعَقْلِ وَ لَيْسَتْ بِالْعَقْل» (اصول كافي، ج١، ص١١)

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> امام صادق ﴿ لِللِّهِ ﴿ الْهَوى ضِدُّ الْعَقْلِ ﴾ (نفس المصدر، ج١، ص٢٥٨)

ازاینرو، قرآن کریم در توصیف خردمندان همان اوصافی را ذکر میکند که مربوط به مؤمنان و پرستندگان خداست: ﴿أَفَمَن يَغَلَمُ اللّهُ بِهِ اَنْ وَالْكُوْلُ الْأَلْبَابِ \* الَّذِينَ يَوفُونَ بِعَهْدِ اللّهِ وَلاَ يِنقُضُونَ الْمِيثَاقَ \* وَالْفِينَ يَصِلُونَ مَا أَمُو اللّهُ بِهِ أَن وَالْكُوالاَ وَيَخْشُؤنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الحِسَابِ \* وَالَّذِينَ صَبَرُواْ الْبُعَاء وَجُهِ رَبَّهِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَة وَانَفَقُواْ مِمًا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلاَئِيَةً وَيَدْرَوُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّنَة الْمَلِيَّةُ وَيَدْرَوُونَ اللَّهُ بِهِ اللّهِ عَنْ اللَّهِ \* جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرْيَّاتِهِمْ وَالْمَلاَئِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ \* سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا أُولِيكَ لَهُمْ عُقْبَي اللّه اللّه اللّه عَنْ اللّه الله عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْكُم بِمَا اللّه اللّه الله عَنْ اللّه اللّه عَلَيْكُم بِمَا عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمُ عَلَيْكُم بِمَا الله وَلَا دَارِيهِ وَالمَالاَوِهُ عَلَى اللّه اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَلَى اللّه عَلَيْكُم بِمَا عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عُلْمُ عَلْمَ عَلْمَ عَلَيْكُم اللّه الله عَلْمَ اللّه عَلَيْكُم الله عَلَيْكُم بِمَا الله عَلْمَ اللّه عَلْمُ عَلْمُ عَلْمَ عَلْمَ عَلَيْكُمُ اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَيْكُم اللّه عَلَيْكُم اللّه عَلْمَ عَلَيْكُم اللّه عَلَيْ اللّه الله عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَمُ عَلَيْكُم اللّه عَلَيْكُ اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَيْكُمُ الللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَيْكُمُ اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى اللللللّه عَلَى اللللللللللللللله عَلَى اللله عَلَى اللله عَلَى الللللله عَلَى اللللللللللللله عَلَى اللله عَلَى الللله عَلَى الللله عَلَى اللله عَلَى الللله عَلَى اللله عَلَى الللله عَلَى اللله عَلَى اللّه عَلَى اللله ع

آیات ۶۶ و ۶۷ سورهی انبیاء، چگونگی دلالت و راهبری عقل به عبودیت را هم توضیح میدهد که عقل با یک استدلال طبیعی میتواند بفهمد که موجوداتی که توانایی کاری را ندارند، نمیتوانند مخاطب انسان در تسبیح و تحمید و دعا قرار بگیرند و برآورندهی نیازهای بشر باشند: ﴿قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا یَنفَعُکُمْ شَیْتًا وَلَا یَضُرُّکُمْ \* أُفِّ لَکُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ \_ انبیاء، ۶۶-۶۷﴾.

### ۶-۷-۴-۷- رابطهی عقل و علم

محصول تفکر و تعقل، علم و معرفت است خواه به کمک استدلال محض به دست آمده باشد، خواه از طریق تجربه و خواه با استنباط از آیات و روایات. همه این امور، دادههای تفکر و تعقل هستند. اگر موضوع تعقل یکی از واقعیتهای جهان باشد، علمی که بهدست میآید، از سنخ علم نظری است؛ یعنی علم به هستها و واقعیتها. و اگر موضوع تعقل افعال اختیاری انسان باشد و بایدها و نبایدها شناخته شوند، علمی که بهدست میآید، از سنخ علم عملی است. به عبارت دیگر، با تعقل، انسان می تواند به درک حقیقت نائل شود و علم به حقایق پیدا کند. انسان از طریق تعقل و تفکر به چراغ علم و معرفت دست می یابد تا با آن زندگی خویش را روشن نماید و در ضلالت قرار نگیرد.

با تفکر و تعقل در موضوعات مختلف و دستههای گوناگون مخلوقات، رشتههای مربوط به دانشهای نظری، مانند: فلسفه، الهیات، فیزیک، شیمی، روانشناسی و نظایر آن پدید میآید. و با تفکر و تعقل در موضوعات مربوط به اعمال و رفتار انسان شاخههای گوناگون دانش عملی مانند: اخلاق، سیاست، حقوق و نظایر آن شکل میگیرد. ۲

تعقل و تفکر با علم یک رابطه ی تضایفی دارند؛ بدین صورت که از یک طرف با تفکر و تعقل، علم به دست می آید و از طرف دیگر، به میزان افزایش علم، سطح تفکر و تعقل بالا می رود و امکان دستیابی به مراتب بالاتر علم را ممکن می کند. به عبارت دیگر، سطح تعقل و تفکر هرکس به میزان علم او بستگی دارد و پیشرفت علمی هرکس نیز وابسته به همّت وی در تفکر و تعقل است.

امیرالمؤمنین طبی دربارهی رابطهی متقابل عقل و علم میفرماید: «عقل و علم در یك رسن همراهند، از یكدیگر جدا نمیشوند و تباین ندارد» و هركدام از آندو را مؤیدی برای دیگری معرفی مینمایند و دربارهی رشد عقل بهوسیلهی علم میفرماید: «عقل خصلتی است كه

<sup>ٔ «...</sup>واکتسب به الجنان»، (کافی،ج ۱، ص ۱۱.)

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> در بحث معرفتشناسی، بند ۵-۱۶ توضیح داده شده است. همچنین در بخش نظامنامهی تربیتی، ذیل بحث تربیت عقل (بند ۲-۱) توضیحات بیشتری ناده خواهد شد.

<sup>ً</sup> اميرالمؤمنين ﴿ لِبِيرٌ \* «اَلْعَقْلُ وَالْعِلْمُ مَقْرُونانِ في قَرْنٍ ، لا يَفْتَرِقانِ وَ لا يَتَبايَنان » (غرر الحكم و درر الكلم، ص٩٥) .

<sup>ً</sup> اميرالمؤمنين ﴿ لِلِّي ﴿ «مُؤيِّدُ الْعَلْمُ» (غرر الحكم و درر الكلم، ص١١٩) / «كلُّ عِلْم لا يُؤيِّدُهُ عَقْلٌ، مَضَلَّةٌ» (غرر الحكم و درر الكلم، ص٥٠٨)



بهسبب علم و تجربهها زیاد میشود.» ٔ «بهراستی که تو به عقل خود سنجیده میشوی (هراندازه تعقل آدمی زیادتر گردد، ارزش و بهاء او بیشتر خواهد بود) پس آن را با علم زیادگردان.» ٔ ٔ

با توجه به اینکه رشد عقل با دادههای علمی رابطه دارد، استاد شهید مطهری می گوید: «عقل را باید با علم توأم کرد؛ چون عقل یک حالت غریزی و طبیعی است که هرکسی دارد، ولی علم، عقل را تربیت می کند؛ عقل باید با علم پرورش پیدا کند.» آ

همچنین امام کاظم الملی به هشامبن حکم فرمود: «همانا عقل با علم است، چنانکه خداوند فرموده: ﴿وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ \_ عنکبوت، ۲۹﴾ \*. در کلام دیگری امیرالمؤمنین المی میفرمایند: «اصل و اساس علم، عقل است.» و درمقابل میفرمایند: «پیشوای عقل، علم است و عقل از علم تبعیت میکند.» و درواقع علم، چراغ راه عقل است و عقل نیز مرکب علم است .

# -4-4-4 عقل غالب، عقل مغلوب (عقل آزاد، عقل اسیر)

انسان، بهرهمند از قوایی است که هرکدام از آنها فایدهای مخصوص دارند و یکی از نیازهای انسان را تأمین میکنند. برخی از این قوا مربوط به مرتبهی دانی و حیوانی وجود انسان است، مانند قوای شهوت و غضب؛ و برخی مربوط به مرتبهی عالی و انسانی وجود اوست، مانند عقل که شریفترین قوه در وجود انسان است.

در تنظیم قوا و رابطه ی میان آنها، اگر عقل حاکم بر سایر قوا شود و اعمال و فعالیتهای سایر قوا با نظر و تأیید عقل صورت گیرد، عقل چنین انسانی غالب و آزاد است و چنین انسانی در مسیر رستگاری حرکت خواهد کرد. اما اگر قوه ی شهوت یا غضب بر وجود انسان حاکم شود و انسان بخواهد فقط به امیال شهوانی یا غضبی خود پاسخ مثبت دهد، در این صورت، قوه ی عقل تحتسلطه ی قوای شهوت یا غضب یا هردو قرار می گیرد و مانند یک مغلوب و اسیر از او بهره کشی می کنند. ۱۰

#### ۶-۷-۵ قلب

از عطایای خداوند به انسان، «قلب» است که کانون وجود او محسوب می شود. به تعبیر استاد شهید مطهری، اگر «من» انسانی عبارت باشد از مجموعه ی بسیاری از اندیشه ها، آرزوها، ترسها، امیدها، عشقها، و بسیاری از تمایلات دیگر، همه ی اینها در حکم رودها و نهرهایی هستند که در یک مرکز به هم می پیوندند و آن مرکز «قلب» است. درواقع قلب، کنه و حقیقت وجود آدمی است که نه از جنبه ی ادراکی جداست و نه از جنبه های عاطفی و احساسی. از قلب از آنجهت با جنبه ی ادراکی ارتباط دارد که هرچه را انسان در تفکر به دست می آورد و تصدیق می کند، وقتی در رفتار انسان متجلی می شود که قلب بدان «تسلیم» شود، بدان «معتقد» شود، یعنی بدان پیوند بخورد، و به تعبیر دقیق تر، قلب بدان «ایمان» آورد. بنابراین اگر در مواردی تفکر و تعقل به قلب نسبت داده می شود، به همین جهت است که تا قلب نخواهد، انسان به دنبال تفکر نمی رود و تا قلب تسلیم آن حقیقت دراکی نشود، تأثیری بر رفتار و عمل انسان ندارد.

\*

ا مير المؤمنين (لِلِنِي «العَقْلُ غَرِيرةٌ تَزِيدُ بالعِلْمِ و التَّجارُبِ» (غرر الحكم و درر الكلم، ص٩١)

<sup>ٌ</sup> اميرالمؤمنين ﴿لِيِّحْ: «إِنَّكَ مَوْزُونٌ بِعَقْلِكَ فَزَكِّهِ بِالْعِلْمِ» (غرر الحكم و درر الكلم، ص٢۶٧)

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۲، ص۶۹۹.

<sup>ً</sup> امام كاظم ﴿ لِمِنْ ﴿ هِنَا هِشَامُ إِنَّ الْعَقْلَ مَعَ الْعِلْمِ فَقَالَ: ﴿ وَ تِلْكَ الْأَمْثالُ نَضْرِبُها لِلنَّاسِ وَ ما يَفْقِلُها إِلَّا الْعالِمُونَ ﴾ » (اصول كافي، ج١، ص١٤)

<sup>^</sup> اميرالمؤمنين ﴿لِكِيِّْ: «العَقْلُ اَصْلُ العِلْمِ» (غرر الحكم و درر الكلم، ص١٠٨)

ع امير المؤمنين (المليخ: «العلمُ إمامُ العَقل وَ العَقلُ تابِعُه» (بحار الأنوار، ج١، ص١۶۶)

اميرالمؤمنين اللِّيِّج: «الْعِلْمُ مِصْبَاحُ الْعَقْلِ» (غرر الحكم و درر الكلم، ص٣٧).

<sup>^</sup> اميرالمؤمنين ﴿ لِلِيِّهِ: «العَقْلُ مَرْكَبُ العِلْمِ» (غرر الحكم و درر الكلم، ص۴۸)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> این تعبیر برگرفته از فقرهی انتهایی دعای صباح امیرالمؤمنین طِلِی است که میفرماید: «**اِلهِی قَلْبِی مَحْجُوبٌ، وَنَفْسِی مَعْیُوبٌ، وَعَقْلِی مَعْلُوبٌ، وَهُوائِی عَالِبٌ…»** (مفاتیحالجنان، دعای صباح)

۱۰ شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۳، صص۷۷۳–۷۷۶.

۱۱ همان، ج۲۶، ص۷۰.



ازجهت دیگر، قلب سرچشمهی حبّ و بغض، اطمینان و اضطراب، ترس و خوف، رحمت و رأفت و بالأخره کانون خُلقیات است. ازاینرو است که اگر انسان در اندیشه و تعقل چیزی را تصدیق کند، اما قلب تسلیم آن نشود و بدان ایمان نیاورد، منجر به عمل نخواهد و*انگاهامامهاون* شد. بههمین جهت اگر انسان به فایدهی یک کاری شناخت پیدا کرد، وقتی بدان عمل خواهد کرد که قلب بدان کار گرایش پیدا کند. بنابراین انسان به آنجایی میرود که قلب او میرود و کاری را انجام میدهد که قلب او بدان دلبسته باشد. ازاینرو امام صادق الملاح مى فرمايد: «قلب امير بدن است. هيچ عضوي كاري نكند و نرود و نيايد، مگر به فرمان او.» ا

#### ۶-۷-۵-۱ برخی از ویژگیهای قلب

در قرآن کریم و سخنان پیامبر اکرمﷺ و ائمهی اطهارﷺ ویژگیهایی برای قلب ذکر شده که نشاندهندهی نقش محوری آن در کلیهی اعمال و رفتار و حالات انسان است؛ ازجمله اینکه:

- قلب محل ايمان است: ﴿أَوْلَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ \_ مجادله، ٢٢﴾؛
- قلب محل اطمينان و سكينه و سلم است: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَي قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَي وَلَكِن لِّيَطْمَئِنَّ قَلْبِي \_ بقره، ٢۶٠﴾، ﴿إلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ \_ شعراء، ٨٨﴾، ﴿هُوَ الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إيمَانًا مَّعَ إيمَانِهمْ \_ فتح، ٢ ﴾؛
  - قلب محل رأفت و رحمت است: ﴿وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً \_ حديد،٢٧ ﴾؛
- قلب محل ترس و خوف است: ﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُواْ الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُواْ بِاللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا \_ آلعمران،١٥١﴾، ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ \_ انفال، ٢ ﴾؛
  - قلب مرتكب كناه مي شود: ﴿ وَلاَ تَكُتُمُواْ الشَّهَادَةَ وَمَن يَكُتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ \_ بقره، ٢٨٣﴾؛
- قلب محل اكتساب خلقيات است: ﴿لاَّ يُؤَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغْو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ \_ بقره،۲۲۵﴾؛
  - قلب مى تواند بفهمد: ﴿ يبلهم قلوب لا يفقهون بها \_ اعراف، ١٧٩ ﴾؛
- قلب غليظ و سخت مىشود: ﴿فَهِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لأنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ \_ آلعمران،١٥٩﴾، ﴿ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً \_ بقره، ٧٢ ﴾؛
  - قلب مريض مي شود و سلامتي پيدا مي كند: ﴿فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا \_ بقره، ١٠ ﴾؛
  - قلب مهر زده مى شود: ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَي قُلُوبِهِمْ وَعَلَي سَمْعِهِمْ وَعَلَي أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عظِيمٌ \_ بقره، ٧ ﴾؛
    - قلب تعقل مى كند: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا \_ حج، ٢٤﴾؛
    - قلب كور مى شود: ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُور \_ حج، ۴۶ ﴾.

قرآن كريم، برخى از اين اوصاف را به «صدر» يا «نفس» هم نسبت مىدهد؛ مانند اينكه مىفرمايد: ﴿يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ـ فجر،۲۷﴾.

این ویژگیها، نشاندهندهی نقش کانونی و محوری قلب در حیات آدمی است.

# ۶-۷-۵-۲ ایمان، حظ قلب

همانطور که در فرایند عمل اختیاری در انسان توضیح داده شد، پس از شناخت یک کار و و تصدیق به فایدهی آن، برای اینکه آن کار مورد ارادهی انسان قرار گیرد، لازم است که آن تصدیق به مرحلهی ایمان برسد و این قلب است که به امری ایمان میآورد. امام خمینی ﷺ میفرماید: «بدان که ایمان غیر از علم و ادارک است؛ زیرا علم و ادارک، حظّ عقل و ایمان، حظّ قلب است. انسان بهمجرّد آنکه

ا قال الصادق (المِلِينِ: «الْقُلْبُ أَمِيوُ الْجَوَارِحِ وَ لَا تَصْدُرُ إِلَّا عَنْ رَأْيِهِ» (مجمع البحرين، ج٢، ص١٤٧)



علم پیدا کند به خدا و ملائکه و پیغمبران و یومالقیامه، او را نتوان مؤمن گفت، چنانکه ابلیس تمام این امور را علماً و اداراکاً دانست و حق تعالی او را کافر خواند: ﴿أَبَی وَاسْتَكْبَرَ وَکَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ـ بقره،٣٣﴾. چهبسا فیلسوفی به برهانهای فلسفی، شُعَب توحید و مراتب آنرا و انگاهاام ان مرتبهی مبرهن کند و خود، مؤمن بالله نباشد؛ زیرا علمش از مرتبهی عقل و کلیت و تعقل، به مرتبهی قلب و جزئیت و وجدان نرسیده باشد.» ا

و در ادامه میفرماید: «ایمان در لغت بهمعنی وثوق و تصدیق و اطمینان و انقیاد و خضوع است و در فارسی بهمعنی گرویدن است و پر واضح است که گرویدن غیر از علم و ادارک است.» <sup>۲</sup>

بنابراین شناخت و معرفت عقلی فقط مقدمه ی ایمان و شرط ضروری است. اما ایمان از سنخ معرفت و شناخت نیست، از سنخ عمل و فعل است؛ البته یک فعل جوانحی و قلبی. ازاینرو امام خمینی هم میفرماید: «بدان که ایمان به معارف الهیه و اصول و عقاید حقّه و صورت نگیرد، مگر به آنکه اولاً: آن حقایق را به قدم تفکر و ریاضت عقلی و آیات و بینات و براهین عقلیه ادارک کند و این مرحله به منزله ی مقدمه ی ایمان است. و پس از آنکه عقل حظّ خود را استیفا نمود، [سالک] به آن قناعت نکند؛ زیرا که اینقدر از معارف، اثرش خیلی کم است و حصول نورانیت از آن، کمتر شود. پس از آن، سالک الیالله اشتغال به ریاضات قلبیه کند و این حقایق را با هر ریاضتی شده به قلب برساند تا قلب به آنها بگرود.» از استون از آن، سالک الیالله اشتغال به ریاضات قلبیه کند و این حقایق را با هر ریاضتی شده به قلب برساند تا قلب به آنها بگرود. هم است و حصول نورانیت از آن، سالک الیاله استفال به ریاضات قلب به آنها بگرود. هم است و حصول نورانیت از آن به از آن سالک الیاله استفال به ریاضات قلب به آنها بگرود. هم است و حصول نورانیت از آن به تنها بگرود. هم است و حصول نورانیت از آن به تنها به تنه به

امام صادق المن در معرفی ایمان میفرماید: «ایمان اقرار زبانی و عقد قلبی و عمل با اعضاء و جوارح است.» و روشن است که اقرار زبانی و عمل به ارکان، خود ناشی از عقد قلبی انسان با یک حقیقت است.

مرحوم علامه طباطبایی این مورد که جایگاه ایمان قلب است، می گویند: «صرف داشتن علم به چیزی که مخالف خواست ماست، باعث نمی شود که در ما اراده ی به آن علم پیدا شود؛ بلکه... آن علمی ملازم با اراده ی موافق است که توأم با التزام قلب نسبت به آن باشد و گرنه بسیار می شود که انسان یقین و علم قطعی دارد به اینکه مثلاً شراب یا قمار یا زنا و گناهان دیگر ضرر دارد و درعین حال مرتکب می شود؛ چون التزام قلبی به علم خود ندارد. نظیر این جریان در افعال عنایی به خوبی به چشم می خورد. »۶

رسول خدا ﷺ به امیرالمؤمنین الملی فرمود بنویس: «بسم الله الرحمن الرحیم، ایمان آن چیزی است که در قلبها قرار می گیرد و اعمال انسان آن را تصدیق مینماید.» ۷

محمدبن مسلم دربارهی ایمان از امام صادق الملی سؤال کرد، ایشان فرمود: «شهادت به وحدانیت حق و اقرار به وحی الهی و آنچه از تصدیق به این حقایق در قلب مستقر می گردد.»

پرسید: آیا شهادت خودش عمل نیست؟

فرمود: «بلي، شهادت از اعمال زبان است.»

پرسید: آیا عمل هم از ایمان است؟

فرمود: «بلي، ايمان تحقق نمييابد مگر به عمل و عمل ناشي از ايمان است و ايمان جز به عمل تثبيت نشود.» ا

, μ

<sup>ٔ</sup> امام خمینی، شرح حدیث جنود عقل و جهل، ص۸۸

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> امام خمینی، شرح حدیث جنود عقل و جهل، ص۸۸

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> یا هر چیز دیگری که بخواهد مبدأ فعل و حرکت اختیاری در انسان شود.

امام خمینی، شرح حدیث جنود عقل و جهل، ص۸۹

<sup>^</sup> امام صادق (ليليلي «الْإيمَانُ هُوَ الْإِقْرَارُ بِاللِّسَانِ وَ عَقْدٌ فِي الْقُلْبِ وَ عَمَلٌ بِالْأَزْكَانِ» (اصول كافي، ج٢، ص٢٣)

<sup>&</sup>lt;sup>۶</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۸، ص۲۹۵.

٧ رسول اكرم ﷺ: «الْإِيمَانُ مَا وَقَرَ فِي الْقُلُوبِ وَ صَدَّقَتْهُ الْأَغْمَالُ» (بحارالأنوار، ج٥٠، ص٢٠٨)



پس ساختار وجودی انسان اینگونه است که پس از شناخت هر کاری، اگر قلب با آن پیوند برقرار کرد و عُلقه و حبی نسبت بدان یافت، شوق و اشتیاق انجام آن را پیدا میکند و آن کار را انجام میدهد. همین عُلقه و حبّ سبب تحکیم آن تصدیق میگردد و همین و*انگاهایا* عمل کردن هم سبب تثبیت قلبی میشود.

علامه طباطبایی گه در تعریف ایمان و آثار آن همچنین توضیح میدهد که: «ایمان عبارت است از جای گیر شدن اعتقاد در قلب و این کلمه از ماده ی «أمن» اشتقاق یافته، کأنّه شخص باایمان به کسی که به درستی و راستی و پاکی وی اعتقاد پیدا کرده است، امنیت میدهد؛ یعنی آنچنان دلگرمی و اطمینان میدهد که هر گز در اعتقاد خودش دچار شک و تردید نمی شود، چون آفت اعتقاد و ضد آن، شک و تردید است.» ۲

ایشان در جای دیگری مینویسد: «ایمان به هر چیز، عبارت است از علم به آن بهاضافهی التزام به آن، بهطوریکه آثار علمش در عملش ظاهر شود.»

همچنین ایشان میگوید: «ایمان تنها و صرف علم نیست... پس معلوم شد که صرف علم به چیزی و یقین به اینکه حق است، در حصول ایمان کافی نیست و صاحب آن علم را نمیشود مؤمن به آن چیز دانست، بلکه باید ملتزم به مقتضای علم خود نیز باشد و بر طبق مؤدای علم، عقد قلب داشته باشد بهطوری که آثار علمی علم، هرچند فی الجمله، از وی بروز کند.»

امام باقر المبلی ایمان را چنین معرفی مینمایند که: «ایمان آن است که در دل مستقر شود و بنده را بهسوی خدای عزّوجل کشاند، و اطاعت خدا و گردن نهادن به فرمانش تصدیق کننده ی آن میباشد.» <sup>۴</sup>

بنابراین ایمان، عملی قلبی است که شرط پذیرش سایر اعمال است. زیرا هر عملی، یک منشأ ایمانی و قلبی دارد و هر عملی ظهور یک ایمان است. حال اگر انسان به خداوند یا به نماز بهعنوان عمل صالحی که خداوند مقرر فرموده، ایمان نداشته باشد و آنرا انجام دهد، معلوم میشود که این عمل را بهخاطر یک امر قلبی دیگر انجام داده است. بهطور طبیعی، چنین نمازی تأثیرگذار و مقبول نخواهد بود. بههمین جهت فرمودهاند: «هیچ عملی جز با ایمان پذیرفته نیست و ایمان عملی است که سبب پذیرش سایر اعمال است.»<sup>۵</sup>

#### ۶-۷-۵-۳ تقابل ایمان با کفر

کفر، به معنی پوشاندن و انکار کردن، در مقابل ایمان و مانند آن، از احوال قلب است و صفتی است که هم می تواند متعلق حق قرار بگیرد و هم باطل، یعنی مانند ایمان که فی حد ذاته مذموم نیست و بلکه به متعلق آن بستگی دارد. اگر متعلق کفر، امر باطلی باشد چنین کفری ممدوح است، چنانکه قرآن کریم می فرماید: «فمن یکفر بالطّاغوت و یومن بالله فقد استمسک بالعروه الوثقی – بقره ۲۵۶»؛ اما اگر متعلق کفر امر حقی باشد، چنین کفری مذموم خواهد بود، چنانکه قرآن کریم می فرماید: «إن الذین کفرو باآیات الله لهم عذاب شدید – آل عمران، ۴»

اولین تقابل بنیادین کفر و ایمان در امر توحید و شرک است. تعلق ایمان به توحید با انکار شرک قرین است و تعلق ایمان به شرک قرین با انکار توحید می باشد. قرآن کریم میفرماید: «قالو آمنا بالله وحده و کفرنا بما کنا به مشرکین – غافر، ۸۴»، همچنین از قول حضرت ابراهیم و پیروانش میفرماید: انا براء منکم و هما تعبدون من دون الله کفرنا بکم و بدا بیننا و بینکم العداوه و البعضاء ابداً حتی تومنوا بالله وحده... ممتحنه، ۴»، و نیز میفرماید: «قال الذین استکبرو انا بالذی آمنتم به کافرون – اعراف، ۷۶».

. ....

<sup>&#</sup>x27; رُوِيَ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ أَبِيعَبْدِاللَّهِ وَلِيكُمْ، سَأَلْتُهُ عَنِ الْإِيمَانِ؟ فَقَالَ وَلِيكِ «شَهَادَهُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَالْإِفْرَارُ بِمَا جَاءَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَا اسْتَقَرَّ فِي الْقُلُوبِ مِنَ التَّصْدِيقِ بِنَلِک» قُلْتُ الشَّهَادَة أَ لَيْسَتْ عَمَلًا؟ قَالَ وَلِيكِمْ: «بَلَى». قُلْتُ الْعُمَلُ مِنَ الْإِيمَانِ؟ قَالَ وَلِيكِمْ: «نَعَمْ الْإِيمَانُ لَا يَكُونُ إِلَّا بِعَمَلٍ وَالْعَمَلُ مِنَ الْإِيمَانِ؟ قَالَ وَلِيكِمْ: «بَعَمْ الْإِيمَانُ إِلَّا بِعَمَلٍ وَالْعَمْلُ مِنَ الْجَمَالُ مِنَ الْإِيمَانِ؟ قَالَ وَلِيكِمْ: «بَعَمْ الْإِيمَانُ إِلَّا بِعَمَلٍ والْعَمْلُ مِنَ الْإِيمَانِ؟ قَالُ وَلِيكِمْ: «بَعَمْ الْإِيمَانُ إِلَّا بِعَمَلٍ وَالْعَمْلُ مِنَ الْعُمْلُ مِنَ الْإِيمَانُ؟ قَالُ وَلِيكِمْ اللَّهُ وَالْعَلَا اللَّهُ وَالْإِنْ أَلِيمُانُ إِلَّا بِعَمْلٍ وَالْعَلَىٰ وَالْعَلَامُ الللّهُ وَالْعَلَامُ مِنَا اللّهُ وَالْوَلِيكِةِ وَا يَشْبُتُ عَمَلًا؟ قَالَ وَلِيكِمْ اللّهُ وَالْوَالِمُ اللّهُ وَالْوَلِيكِ وَالْعَمْلُ مِنْ اللّهُ وَالْمُؤْمِلُ مِنْ اللّهُ وَالْمُعْلَامُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْعَلَالُ وَالْعَلَامُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالَهُ اللّهُ وَلَا يَشْبُتُ عَمْلُوا اللّهُ وَالْوَل حوم صولاً اللّهُ واللللّهُ اللّهُ اللّهُ فَلْدُ اللّهُ وَالْمُلْلِمِينَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّ

<sup>ٔ</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱، صص۷۲–۷۳.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۸، ص۳۸۸.

<sup>ً</sup> امام باقر ﴿ لِللَّهِ مَا اسْتَقَرَّ فِي الْقُلْبِ وَ أَفْضَى بِهِ إِلَى اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ وَ صَدَّقَهُ الْعَمَلُ بِالطَّاعَةِ لِلَّهِ وَ التَّسْلِيمِ لِأَمْرِهِ » (كافي، ج٣، ص٤٢)

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> (کافی، ج۲، ص۳۹)

المرام ال

البته، از آنجا که قرآن کریم مردم را دعوت به ایمان به خدا و آنچه خدا امر کرده می نماید، در همه آیاتی که متعلق ایمان ذکر نشده، متعلق آن شرک به خدا و انکار اوامر اوست، که وانتا مادن نشده، متعلق آن شرک به خدا و انکار اوامر اوست، که وانتا مادن غالب آیات قرآن چنین است، به عبارت دیگر ایمان و کفر، آنگاه که بدون متعلق ذکر شوند برای ایمان به خدا و کفر به او عَلَمَ هستند. بنابراین، کافر کسی است که پس از تشخیص حق، نه تنها به آن ایمان نمیآورد و تسلیم نمیشود، بلکه آن را انکار می کند و در مقابل آن می ایستد و این کفر است که آفت عمل خیر و موجب حبط آن است المام باقرعلیه السلام می فرماید: «کل شیء یجره الاقرار و التسلیم فهو الایمان وکل شیء یجره الانکار و الجحود فهو الکفر.»

#### -8-8-8 کفر به باطل -1یمان به باطل

فلما رأو باسنا قالوا آمنا بالله وحده و كفرنا بماكنا به مشركين ( غافر / ۸۴)

وقتی عذاب ما را دیدند گفتند ایمان آوردیم به خدای یگانه و کافر شدیم به آنچه که قبلا شرک می ورزیدیم.

قد كانت لكم اسوه حسنه في ابراهيم و الذين معه إذ قالوا لقومهم انا برءاًءٌ منكم و مما تعبدون من دون الله كفرنا بكم و بدا بيننا و بينكم العداوه و البغضاء ابداً...

الم ترالى الذين اوتو نصيبا من الكتاب يومنون بالجبت و الطاغوت

#### -8-4-8 ثمرات ایمان الهی

آنگاه که جوانههای ایمان در قلب پدیدار شود و بارقههای آن وجود انسان را روشن کند، ثمرات و میوههای گرانقدر آن در حیات انسان بهبار مینشیند، به گونه ای مجدد می یابد. بهمیزانی که این جوانه رشد کند و تنومند گردد، میوههای آن نیز شیرین تر و فراگیر تر می شود. به عبارت دیگر، وقتی که ایمان در قلب مستقر شد و قلب تسلیم خداوند گردید، آثار آن در جوارح و جوانح انسان ظاهر می شود و حالات و اعمال انسان، ظهورات آن ایمان می گردد <sup>۲</sup>.

ازاینرو با اینکه کانون اصلی ایمان قلب است و از آنجا به سایر مراتب و اعضای انسان سرایت میکند، میتوان برای هر عضوی هم ایمان ویژهای قائل شد که ظهور ایمان قلبی در آن عضو است.

اینگونه است که با ظهور ایمان در قلب، حیات جدیدی در همهی اعضای انسان پدید میآید و نشاط ویژهای در اعمال و رفتار انسان مؤمن مشاهده میگردد. قرآن کریم دربارهی این تولد دوباره چنین میفرماید: ﴿أَوَ مَن کَانَ مَیْتًا فَأَحْیَیْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا یَمْشِی بِهِ فِی النّاسِ کَمَن مَثْلُهُ فِی الظُّلُمَاتِ لَیْسَ بِحَارِج مِّنْهَا کَذَلِكَ زُیِّنَ لِلْکَافِرِینَ مَا كَانُواْ یَعْمَلُونَ \_ انعام،۱۲۲﴾.

اگر این ایمان از محدودهی فرد بگذرد و در جامعه فراگیر شود، جامعهی ایمانی با حیاتی جدید پدید میآید، بهطوریکه روابط حاکم بر جامعه صبغهی الهی میگیرد. بنابراین ثمرات ایمان در دو بخش ثمرات فردی و اجتماعی شمرده میشود:

۶-۷-۵-۵-۱ ثمرات فردی ایمان الهی

اهم ثمرات فردی عبارتند از: $^{\text{T}}$ 

, 44

 $<sup>^{&#</sup>x27;}$  مطهری  $^{-}$  مرتضی، مجموعه آثار، ج۱، ص ۲۱۷

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> بر زَبان چنین انسانی، آن چیزی جاری می شود که خداوند واجب فرموده است: (... وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا... ـ بقره، ۳»)، (وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِی هِی اَحْسَنُ... ـ عنکبوت، ۴۶)؛ گوش چنین انسانی از استماع آنچه خدا حرام فرموده، دوری می جوید: (وَقَدْ نَزَّلَ عَلَیْکُمْ فِی الْکِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آیَاتِ اللّهِ یُکَفَرُ بِهَا وَیَسْتَهْزَا بِهَا فَلاَ تَقْعُدُواْ مَعْهُمْ حَتَّی یَخُوضُواْ فِی حَدِیثٍ غَیْرِهِ إِنَّکُمْ إِذًا مِّثْلُهُمْ... ـ نساء، ۱۴۰، (وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ وَیَسْتَهْزَا بِهَا فَلاَ تَقْعُدُواْ مَعْهُمْ حَتَّی یَخُوضُواْ فِی حَدِیثٍ غَیْرِهِ إِنَّکُمْ إِذًا مِّثْلُهُمْ... ـ نساء، ۱۴۰، (وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَنْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِی الْجَاهِلِینَ ۔ قصص، ۵۵)؛ چشم این انسان به آنچه خداوند نگاه کردن به آنها را حرام کرده، نظر نمی کند: (قُل لِّلْمُوْمِنِینَ یَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَتَحْدَفُواْ فُرُوجَهُمْ ذَلِکَ أَرْکَی لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِیرٌ بِمَا یَصْنَعُونَ ـ نور، ۳۰)؛ دست و یا و سایر اعضاء و جوارح نیز به نومان او، قال الصادق ﴿ اللّهُ اللّهُ أُمِیرُ الْجَوَارِحِ وَ لَا یَمان از آنها صادر می شود: «قلب امیر بدن است. هیچ عضوی کاری نکند و نرود و نیاید، مگر به فرمان او، قال الصادق ﴿ اللّهُ اللّهِ الْمَهُورِ الْمَاسَلَقِ الْمَاسَلُولُ عَنْ رَأُبِهِ ﴿ وَ مَحْمَ البِحرِينَ، ج٢، ص٢٩١)

<sup>.</sup> ۳ برگرفته از آیات: ۱تا۴ مؤمنون، ۴۱ و ۴۲ احزاب، ۱۵ حجرات، ۲ عنکبوت، ۲ انفال، ۲۸ رعد و حکمت ۳۲۵ نهج|لبلاغه.

- ۱- محور قرار گرفتن رضایت خداوند در تصمیم گیریها؛
  - ۲- تقدم دین و معیار دینی بر سایر معیارها؛
    - ۳- رسیدن به مراتبی از سکینه و آرامش؛
      - ۴- احساس نشاط و انبساط درونی؛
        - **۵** احساس عزت نفس؛
  - -9 احساس تعهد و مسئولیت نسبت به خود و دیگران؛
    - ۷- توانایی تسلط بر نفس و هوای نفس؛
    - ٨- احساس خشوع و خضوع دربرابر خداوند؛
      - ۹- احساس امید و دوری از یأس؛
    - ۱۰ جهاد و اجتهاد مستمر و پیگیر در زندگی؛
      - ۱۱ توانایی موفقیت در ابتلائات و امتحانات؛
        - ۱۲-استمرار در یاد خداوند؛
- ۱۳-دوری از بیهودگی و لهو و نگاه جدی و مسئولانه به زندگی؛
  - ۱۴ کفر به طاغوت و شیطان و امور شیطانی؛
- ١٥-شكوفا شدن عشق، محبت و عواطف دروني انسان درجهت رضايت الهي و كمال حقيقي؛
  - ۱۶– تعدیل و کنترل عواطف و هیجانهای منفی.۱

#### ۶-۷-۵-۵-۲ آثار اجتماعی ایمان

علاوه برآثار فردی که عمدتاً در جامعه نیز ظهور و بروز دارند، ایمان آثار دیگری نیز در جامعه دارد که عبارتاند از:

- ۱- تحکیم مودت و وحدت مؤمنان؛
- Y- حاکمیت قانون الهی در جامعه و میان آحاد مردم $^{7}$ :
- تعهد و مسئولیت افراد نسبت به یکدیگر و مقابله با فساد و انحراف؛
- \* تحکیم روابط اجتماعی با مؤمنان و قطع روابط اجتماعی با دشمنان دین $^*$ ؛
  - $\Delta$  توکل اجتماعی بر خداوند $^{4}$ ؛
  - -9 برقراری عدل و قسط در جامعه -9
  - V مبارزه باطاغوتیان و کفار و دشمنی با آنان $^{3}$ ؛
    - $\Lambda$  حفظ شعائر اجتماعی اسلام در جامعه $^{V}$ ؛

ا آنچه امروزه تحتعنوان «تربیت عاطفی» از آن یاد می شود، زیرمجموعه ی تربیت قلب قرار می گیرد. این تربیت، بُعدی در عرض سایر ابعاد تربیت نیست. عشق، محبت، شوق، امید، نشاط و مانند آنها، همه از حالات قلب است که در تربیت قلب باید مورد توجه قرار گیرند؛ همچنان که یأس، عداوت، نفرت و مانند آنها نیز از حالات منفی است که باید از دامن قلب زدوده شود. همچنین، توانایی بر قوای شهوی و غضبی و کنترل غرایز و امیال طبیعی نیز مربوط به قلب است، البته قلب است، البته قلب بهره می برد و به مراتبی از ایمان به خداوند و برنامههای هدایتی او دست یافته است. با توجه به نکات فوق، آنچه در تربیت قلب آمده، شامل تربیت عاطفی نیز می گردد. البته در برنامههایی که از تربیت عاطفی سخن می گویند، مرز مشخصی میان تربیت عاطفی و تربیت اخلاقی و معنوی برقرار نمی کنند.

\_

۲ نساء، ۵۹ و مائده، ۵۶

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> آل عمران، ۲۰

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> یونس، ۸۴

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> نساء، ۱۳۵

<sup>&</sup>lt;sup>۶</sup> نساء، ۱۴۴ و مائده، ۵۱

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> مائدہ، ۲



# ۹- مبارزه و طرد شعائر و مظاهر کفر و شرک در جامعه ای

۱۰ هجرت از سرزمین شرک در شرایط خا $0^7$ ؛

#### 8-8-8-9 قلب سليم، قلب مريض (ايمان به حق، ايمان به باطل)

به عکس عقل که ذاتاً روشنایی، نور و هدایتگر است، موقعیت قلب در ابتدای کار مشخص نیست. با توجه به عُلقهها و ایمانهایی که پیدا می کند، جایگاهش روشن می شود. همان طور که دیدیم، قرآن کریم اوصاف ناپسندی برای برخی قلوب ذکر کرده و اوصاف زیبا و پسندیدهای برای برخی قلوب دیگر.

منشأ این اوصاف زیبا و زشت، ایمان به امور زیبا یا زشت است. بهعبارت دیگر، دو نوع ایمان وجود دارد و متناسببا آن، دو سنخ قلب.

گرچه خداوند قلب را آفریده تا حرم خداوند و جایگاه حبّ به او باشد (همانطور که انسان را آفریده تا او را بپرستد و بندگی کند) اما برخی انسانها بهدست خود قلب خویش را مأمن و پناهگاه رذائل و پستیها مینمایند و قلبی سخت، مریض و کور و مهرزده پیدا میکنند. پس قلبها دوگونهاند:

قلبهاى مؤمن به باطل، طاغوت و اوصاف طاغوتى و كافر به خداوند و دين او: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيَآؤُهُمُ الطَّاغُوتُ \_ بقره،٢٥٧﴾، ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ثُمَّ ازْدَادُواْ كُفْرًا \_ آلعمران،٩٠﴾، ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاعُوتِ \_ نساء،٢٥١﴾، ﴿أَفَالباطل يؤمنون و بنعمه الله هم يكفرون، نحل، ٧٢﴾

-۲

# ۶-۷-۵-۷ درمعرض گرایشهای مختلف بودن قلب

ازآنجاکه انسان دارای گرایشهای فطری و الهی و تمایلات حیوانی و مادی است، قلب انسان در معرض این دو دسته از گرایشها قرار دارد. وقتی لذایذ و تمایلات حیوانی برای انسان اولویت پیدا میکند که قلب بیشترین تعلق را به این گرایشها داشته باشد. معبود و محبوب چنین قلبی هوای نفس اوست و قرآن کریم دربارهی چنین فردی میفرماید: ﴿أَفَرَأَیْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ \_ جاثیه، ۲۳﴾.

اما اگر گرایشهای فطری در قلب اولویت یابند و فرد به پرستش و بندگی خداوند و فضائل اخلاقی دل ببندد، بهطور طبیعی تمایلات حیوانی تقدم خود را از دست میدهند و در مرتبهی دوم اولویت قرار میگیرند.

بهتعبیر دیگر انسان دارای دو مرتبهی وجودی است که هر مرتبهای را میتوان یک «خود» نامید: «خود عالی» و «خود دانی».

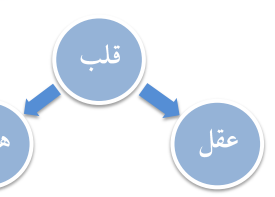
قلب، تا وقتی که نتوانسته میان گرایشها و تمایلات مختلف، آن هدف حقیقی را که با فطرتش سازگار است بیابد، آرام و قرار ندارد و وقتی بدان رسید، به اطمینان و آرامش میرسد. امام صادق الملی میفرماید: «قلب دائماً در اضطراب است، تا مادامی که حقیقتاً به حق اصابت بکند. وقتی که به حق اصابت کرد ثابت میماند و قرار مییابد.» سپس این آیه را قرائت فرمود: ﴿فَمَن یُرِدِ اللّهُ أَن یَهْدِیَهُ یَشْرَحْ صَدْرُهُ لِلإِسْلاَمِ وَمَن یُرِدِ أَن یُضِلّهُ یَجْعَلْ صَدْرُهُ ضَیّقًا حَرَجًا کَأنّما یَصَعَّدُ فِی السَّمَاء \_ انعام،۱۲۵﴾.

مائده، ۹۰

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> انفال، ۷۵

<sup>ً</sup> امام صادق ﴿ لِيِّهِ ﴿ إِنَّ الْقَلْبَ يَتَلَجْلَجُ فِي الْجَوْفِ يَطْلُبُ الْحَقَّ فَإِذَا أَصَابَهُ اطْمَأَنَّ وَ قَرَّ » (مشكاه الأنوار، ص٢٥٥)

بنابراین اگر چراغ راهنمای قلب انسان عقل او باشد، بهسمت حق و امور فطری و الهی تمایل میکند و اگر هوای نفس باشد، بهسمت باطل و امور پست و دنیایی.



انسان مؤمن باید تلاش کند که تمایل به فضائل در قلب او مستقر شود و از حالت گذرا و موقتی به حالت ثبات برسد. در آنصورت است که ایمان به خدا اثر خود را می کند. علامه طباطبایی شی می فرماید: «ایمان به خدا وقتی اثر خود را می کند و آدمی را به اعمال صالحه و صفات پسندیده ی نفسانی از قبیل خشیت و خشوع و اخلاص می کشاند که دواعی باطله و تسویلات شیطانی بر آن غلبه نکند و به به بعیبر دیگر، ایمان ما مقید به حال معین نباشد، همچنان که خدای متعال بدان اشاره فرموده است: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن یَعْبُدُ اللَّهُ عَلَی حَرْفِ حج، ۱۱﴾. (

توجه باید کرد که چه بهصورت حال و گذرا و چه بهصورت مقام و دوام، ایمان و محبت دو چیز، بهطوریکه هردو درمقابل هم باشند، در قلب نمی گنجند و حتماً یکی اولویت پیدا می کند. تا وقتی که قلب کانون تقابل دو معبود و محبوب است، قرار و آرام ندارد، تا اینکه خود را یکسره کند و یکی را خارج کند و یا یکی را تحت تبعیت دیگری درآورد. ازاینرو قرآن کریم میفرماید: ﴿مَّا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَیْنِ فِی جَوْفِهِ \_ احزاب، ۴﴾.

# ۶-۷-۶ مختار بودن انسان

کارهایی که از انسان سر میزند، دو دستهاند: دستهی اول اعمالی مانند ضربان قلب که تفکر و گزینش در آن نقشی ندارند و تحت عوامل فیزیولوژیک صورت میگیرند. این اعمال، جبری هستند.

دستهی دوم اعمالی هستند که براساس فکر و اندیشه و با گزینشی که انسان انجام میدهد صورت می گیرد. در این دسته از اعمال، انسان، ابتدا به سنجش و مقایسه و مآل اندیشی می پردازد، سوابق ذهنی خود را دخالت میدهد و قدرت پیشبینی خود را به کار می اندازد و تا حد امکان جمیع لوازم و نتایج مترتب بر عمل را درنظر می گیرد و انواع و اقسام فواید و مضار متصوره آن عمل را می سنجد و اگر به این نتیجه رسید که فواید آن عمل بر مضارت می چربد، آن را انتخاب و اختیار می کند و اگر مضار آن را بیشتر یافت، در عین اینکه ممکن است لذت و خوشی کوتاهی داشته باشد، این عمل را انجام نمی دهد.

البته ازآنجاکه وجود انسان ذومراتب و ذو ابعاد است و هر مرتبه و بُعدی فواید و مضار خاص خود را دارند، عوامل معرفتی و غیرمعرفتی در اولویت یافتن فواید یک مرتبه بر مرتبههای دیگر دخالت میکنند. ازاینرو انسان باید بکوشد عوامل غیرمعرفتی از قبیل حب و بغضها و فشار غرایز را در سنجشها و محاسبههای خود دخالت ندهد تا بتواند فواید برتر و بزرگتر را بر فواید پستتر و کوچکتر ترجیح دهد و اهداف دانی را فدای اهداف متعالی نماید یا درخدمت اهداف متعالی قرار دهد.

علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۵، ص $^{1}$ 

پس در هر فعل اختیاری، آن فعل توسط دستگاه ادراکی تصور میشود و در یک سنجش و مقایسه و محاسبه، فایدهی آن فعل محاسب تصدیق میگردد و در قلب نوعی تسلیم و گرایش و شوق به آن فایده و پس از آن عزم و اراده که آخرین مقدمات فعل اختیاری است پدید وانگاهام ماون میآید تا منجر به صدور فعل از انسان میگردد. ۱

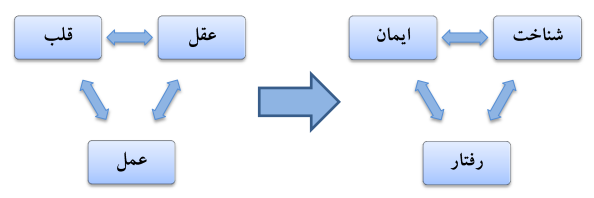
#### ۶-۷-۶-۱ وابستگی کمال انسان به فعل اختیاری او

استعدادهای فطری و کمال حقیقی انسان در گرو انجام اعمال آگاهانه و تصمیمهای اختیاری انسان است. ازاینرو انسان، مسئول تصمیم گیریهای خود برای رسیدن به کمال و سعادت است. لذا باید بکوشد کمال حقیقی خود را بشناسد و برای رسیدن به آنها برنامهریزی کند و تلاش نماید. چهبسا انسان، در تشخیص کمال خود دچار خطا شود و چیزی را کمال بپندارد که کمال او نباشد و درنتیجه تلاش او سعی بیهوده باشد و مایه ی دور شدن وی از کمال گردد.

#### ۶-۷-۶-۲ فرایند فعل اختیاری در انسان

با توجه به آنچه که دربارهی جایگاه عقل و قلب در وجود انسان بیان شد، در افعال اختیاری، انسان تا کاری را نشناسد و به نتیجهی آن کار پی نبرد، بدان اقدام نخواهد کرد. البته این شناخت، شرط لازم است اما کافی نیست. بعد از اندیشیدن و تصدیق فایدهی آن عمل، نوبت به قلب می رسد تا قلب بدان معتقد و دلبسته شود و بدان شوق پیدا کند. پس از این میل و شوق است که اراده پیدا می شود. چهبسا کارهایی که انسان مضر بداند، اما به انجام آنها اقدام نمی کند و چهبسا کارهایی را انسان مضر بداند، اما به انجام آن اقدام نماید.

در آنجا که کاری را خوب میشناسد و آنرا انجام نمیدهد، بدان علت است که یا هنوز پیوند قلبی در او پدید نیامده یا عقد و پیوندهای قلبی قوی تری که با این پیوند معارض است در او هست و مانع رفتن به سوی انجام آن کار می گردند. در آنجا که کاری را بد می داند اما انجامش می دهد، درواقع عقد و پیوند قلبی به آن کار در وی وجود دارد و با اینکه آن کار را مضر می داند، اما آن را دوست دارد و انجام می دهد. وقتی که انسان با تفکر و تعقل به فایده و خوبی یک کار پی می برد و قلب او نیز بدان حب و شوق پیدا می کند و آن کار را انجام می دهد. همین انجام دادن کار و چشیدن ثمره ی کار، خودش در تقویت عقل و قلب مؤثر واقع می شود؛ یعنی هم آن معرفت و شناخت اولیه را تحکیم می بخشد و هم شوق و رغبت فرد را به آن کار افزایش می دهد و تصمیمی راسخ تر و جدی تر برای انجام مستمر آن عمل می گیرد. بنابراین میان عقل، قلب و عمل یا به تعبیر دیگر میان شناخت، ایمان و رفتار رابطه ی متقابل است.



نمودار ۱-۶ رابطه عقل، قلب و اختیار در وجود انسان

## ۶-۷-۶ عدم منافات ضرورت علی و معلولی با اختیار

وجود موجودات مختار، ازجمله انسان، و عمل اختیاری آنان، نهتنها منافاتی با نظام علّی و معلولی و ضروری ندارد، و هیچ ملازمهای میان قانون ضروری علّی و معلولی و مجبور بودن نیست، بلکه ضرورت علّی و معلولی در مورد انسان و با درنظر گرفتن علل و مقدمات

۱ شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هشتم، صص۱۵۶-۱۶۳ / امام خمینی، چهل حدیث، صص۶–۸ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، اخلاق در قرآن، صص۱۲۷–۱۴۷ / آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۲، ص۹۶.



مخصوص افعال و حرکات انسان، مؤید اختیار و آزادی انسان است و انکار ضرورت علّی و معلولی نسبتبه افعال انسان، موجب محدودیت و سلب اختیار و آزادی از اوست. ۱

زیرا هر معلولی که ضرورت پیدا میکند، بهواسطه ی علت تامّهاش ضرورت می یابد. افعال انسان نیز چنین است؛ علت تامه ی فعل انسان مرکب است از مجموع غرایز، تمایلات، عواطف، سوابق ذهنی و توده ی عقل و سنجش و موازنه و مآل اندیشی و قدرت عزم و اراده. هر فعلی که از انسان صادر می شود، باید مطلوبی را برای انسان دربر داشته باشد، یعنی باید لااقل با یکی از تمایلات و غرایز انسان وفق کند. از این رو انجام هر فعلی را که انسان تصور میکند، اگر هیچ مطلوبی را دربر نداشته باشد و هیچیک از غرایز و تمایلات را ارضا نکند، و بهاصطلاح حکما «نفس» فایدهاش را تصدیق و امضاء ننماید، امکان ندارد که قوای فعاله ی انسان به سوی آن عمل روانه شود. پس از آنکه توافق آن با بعضی تمایلات محرز شد و فایدهاش امضاء شد، جمیع سوابق و اطلاعات ذهنی انسان مداخله می کند و سپس قوه ی سنجش و مقایسه و موازنه، یعنی قوه ی عاقله ی انسان جمیع جوانب را تا حد امکان درنظر می گیرد و مآل اندیشی می کند.

اگر احیاناً آن کار درعین موافقت و ارضاء برخی تمایلات از جنبههای دیگری مضاری دربرداشت، مثل اینکه درعین لذت و خوشی حاضر، الم و ناخوشی بعدی را همراه داشته باشد، یا آنکه درعین موافقت با بعضی از غرایز ذاتی، غرایز و فطریات عالی تر را ناراضی سازد، در این صورت، اراده درمقابل تمایل تحریک شده، مقاومت می کند و آن را به عقب می راند و اگر از این لحاظها به موانعی برنخورد و یا آن موانع درمقابل فوایدی که از فعل حاصل می شود، کوچکتر باشد، حالت عزم و اراده پیدا می شود و فعل، صورت وقوع پیدا می کند. یعنی در یکی از این دو صورت، انسان، پس از مقایسه و سنجش و موازنه فواید و مضار، جانب ترک را ترجیح می دهد و درصورت دیگر، جانب فعل را و در هر دو صورت، آن چیزی که به فعل وجود می دهد و ضرورت می بخشد، همانا ترجیح و انتخاب و اراده ی خود انسان است. پس درست است که هر فعلی از افعال انسان اگر محقق شد، طبق ضرورت تحقق پیدا می کند و اگر ترک شد طبق ضرورت ترک می شود، ولی آن علتی که به تحقق آن فعل یا ترک آن فعل ضرورت داده، همانا انتخاب یا اراده ی خود انسان است، نه چیز دیگر.

لازم به ذکر است که ضرورت در اینجا بدین معناست که افعال انسان با اختیار ضرورت پیدا میکند و این ضرورت مؤید و مؤکد اختیار است.<sup>۲</sup>

## ۶-۷-۶ میدان و محدوده قدرت اختیار

انسان، درعین داشتن اختیار برای ساختن ابعاد روحی خویش و تبدیل محیط پیرامونی بهصورت مطلوب و ساختن آینده ی خویش آنچنان که میخواهد، محدودیتهای انسان از چند ناحیه است، ازجمله:

- ۱- وراثت: انسان با طبیعت انسانی به دنیا میآید. از آنجهت که پدر و مادرش انسان بودهاند، او نیز قهراً و جبراً انسان به دنیا میآید. و چون پدر و مادرش از سلسله ی خاصی از انسانها پیدا شدهاند، صفات خاصی را چه از حیث جسمی و چه از حیث روانی به فرزندان خود منتقل می کنند که فرزندان در کسب آن نقشی نداشتهاند.
- ۲- محیط طبیعی و جغرافیایی: محیطی که انسان در آن به دنیا میآید دارای ویژگیهای خاصی است که بر اندام جسمی و
   روحیهی انسان اثر میگذارد و انسان، در انتخاب این محیط نقشی نداشته است.
- ۳- محیط اجتماعی: شهر و جامعهای که انسان در آن متولد می شود نیز عامل مهمی در تکوین شخصیت روحی و اخلاقی انسان است. زبانی که فرد با آن صحبت می کند و بسیاری از آداب و حتی عقاید و مذهب از طریق جامعه به فرد منتقل می شود.

1 WV

ا علامه طباطبائی،المیزان، ج۱، ص ۹۳ ا

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۳، مقالهی هشتم، صص۱۵۳-۱۵۵۸ آیتالله مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج۲، ص۵۸.



# 

به حکم اینکه جهان یک واحد زنده است و قوای ذی شعور، جهان را تدبیر می کنند: ﴿فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا \_ نازعات،۵﴾، از نظر رابطه ی جهان و انسان، جهان عمل و عکسالعمل است. یعنی جهان نسبت به نیک و بد انسان بی تفاوت نیست. پاداش و کیفر، امداد و مکافات در همین جهان، علاوه بر آنچه در آخرت خواهد آمد، هست و شکر و کفر یکسان نیست: ﴿لَئِن شَکرْتُمْ لِأَزِیدَنّکُمْ وَلَئِن کَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِی لَشَدِیدٌ \_ ابراهیم،۷﴾. به عبارت دیگر، جهان در مجموع خود یک دستگاه مرتبط و یک ارگانیسم زنده است. از این رو، پاسخ نیکی یا بدی در نظام و سیستم ظهور می کند، نه صرفاً در همان نقطه ای که عمل نیک یا بد صورت گرفته است. ا

# ۸-۶ عبودیت، هدف خلقت انسان

خدای متعال، بهصراحت هدف خلقت انسان را پرستش و عبودیت معرفی می کند و می فرماید: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِیَعُبُدُونِ \_ خاریات، ۵۶﴾. این هدف، سازگاری کامل با فطرت و نوع خلقت انسان دارد. زیرا، همانطور که در بخش ویژگیهای فطری آمد، پرستش و عبودیت یکی از گرایشهای دیگر است. و همانطور که در تبیین حقیقت پرستش توضیح داده شد، روح و محتوای درونی پرستش عبارت است از: تقدیس و تسبیح، حمد و ستایش، شکر و سپاسگزاری، دعا و درخواست از خداوند.

ازآنجاکه خداوند سرچشمه ی خیرها، فضیلتها، زیباییها و اوصاف کمالی است و هیچگونه نقص و زشتی در او راه ندارد، و ازآنجاکه نوع انسان به گونهای آفریده شده که خیرها و فضیلتها و زیباییها را دوست دارد و تحسین می کند و زشتیها را تقبیح مینماید، وقتی دریافت که خداوند مستجمع این خوبیها است و از هر زشتی مبراست، به تسبیح و حمد او میپردازد و هر خوبی که از خداوند به او رسیده را سپاس می گوید و چون مشتاق رسیدن به خوبیها و فضائل است، از خداوند که منبع و سرچشمه ی آنهاست، فضائل و کمالات را طلب می کند و عملاً راه تقرّب به او را می پیماید.

بنابراین حقیقت عبودیت آراسته شدن به فضائل و پیمودن راه تقرّب الهی از طریق تسبیح، تحمید، شکر و دعای قولی و فعلی است؛ و بهمیزانی که انسان محتوای زندگی خود را به عبودیت اختصاص دهد، به مراتبی بیشتر از تقرّب نائل میشود. ۲

# ۶-۱-۱ عبودیت در بُعد اجتماعی زندگی

همانطور که حیات فردی انسان موحّد باید به عبودیت برسد و تجلیبخش اسماء الهی گردد، حیات جمعی انسان نیز چنین مقصدی در پیش دارد. ارکان و نهادهای جامعهی توحیدی و روابط اقتصادی، سیاسی، فرهنگی و اخلاقی میان اعضای جامعه باید انعکاس عبودیت الهی و تجلی اسماء خداوند، مانند عدل، احسان، عفو، حلم و این قبیل فضائل باشد و از کفر، جهل و ظلم و استکبار و این قبیل رذائل بدور باشد.

# ۲-۸-۶ کمال نهایی انسان، قرب و وصول به پروردگار

همانطور که در تبیین گرایشها آمد، انسان طالب همهی زیباییها و خیرهاست و هریک از این زیباییها را بهصورت نامحدود میخواهد. درحقیقت، انسان در طلب سرچشمهی کمالات و زیباییهاست و در اثر قرب و وصول به او از بهجت و سعادت واقعی برخوردار میشود. میزان بهجت و سعادت هر انسانی بهمیزان قرب او به خداوند متعال بستگی دارد. تعابیری مانند «قرب»، «وصول»، «دیدار»، «لقاء»، «هایت آمال»، «ظر» و «مشاهده» که در ادعیه و روایات نقل شده از معصومین بزرگوار این آمده است، همه حکایتگر همین کمال نهایی است. قرآن کریم، گروهی از انسانها را مقربان درگاه خود مینامد و میفرماید: «السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُوْلَئِكَ الْمُقَرّبُونَ \_

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۲۳۶-۲۳۷ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، اسلام و محیط زیست، صص۱۸۵-۱۹۹.

آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تسنیم، ج ۱، صص ۴۲۱–۴۵۶.

واقعه،١٠-١٠﴾. همچنین از انسانهایی یاد میکند که در نزد او جای گرفته و در بهشت ویژهی خودش پذیرای آنها شده است: ﴿فِي مَقْعَلِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ \_ قمر،۵۵﴾، ﴿فَادْخُلِي فِي عِبَادِي \* وَادْخُلِي جَنَّتِي \_ فجر،٢٩-٣٠﴾. امیرالمؤمنین ﴿لِکِحُ در دعای کمیل از خداوند چنین میخواهد: ﴿وَاجْعَلْنِي مِنْ أَحْسَنِ عَبِيدِكَ نَصِیباً عِنْدَكَ، وَأَقْرِبِهِمْ مَنْزِلَةً مِنْكَ، وَأَحْصِّهِمْ زُلْفَةً لَدَیْكَ». و در مناجات شعبانیه چنین درخواستهایی بیان میدارد: ﴿إِلْهِي هَبْ لِي كَمال الإنقطاعِ إِلَيْكَ وَأَيْرُ أَبْصارَ قُلُوبِنا بِضِیاءِ نَظَرِها إِلَيْكَ حَتّی تَخْرِقَ أَبْصارُ القُلُوبِ حُجُبَ النُّورِ فَتَصِلَ إِلَى مَعْدِنِ العَظَمَةِ وَتَصِيرَ أَرْواخُنا مُعَلَّقَةً بِعِزِّ قُدْسِكَ... إِلْهِي وَأَلْحِقْنِي بِنُورِ عِرِّكَ الاَبْهَجِ فَأَكُونَ لَكَ عارِفاً وَعَنْ سِواكَ مُنْحَرِفاً».

فقراتی از مجموعهی مناجات خمسعشر که بیانگر قرب و دیدار پروردگار هستند:

- «وَأَقْرِرْ أَغْيُنَا يَوْمَ لِقائِكَ بِرُؤْيَتِكَ» (مناجات الزاهدين)؛
- «وَلا تَسْكُنُ النُّفُوسُ إِلاَّ عِنْدَ رُؤْياكَ» (مناجات الزاكرين)؛
- ﴿إِلهِي فَاجْعَلْنا مِنَ الَّذِينَ تَرَسَّحَتْ أَشْجارُ الشَّوْقِ إِلَيْكَ فِي حَدائِقِ صُدُورِهِمْ... وَاطْمَأَنَتْ بِالرُّجُوعِ إِلَى رَبِّ الأَرْبابِ أَنْفُسُهُمْ... وَقَرَّتْ بِالنَّظَرِ إِلَى مَحْبُوبِهُم أَعْيُنُهُمْ وَاسْتَقَرَّ بِإِذْراكِ السَّوْلِ وَنَيْلِ المَأْمُولِ قَرارُهُمْ» (مناجات العارفين)؛
  - «وَغُلَّتِي لايُبَرِّدُها إِلا وَصْلُكَ وَلَوْعَتِي لايُطْفِيها إِلا لِقاؤُكَ وَشَوْقِي إِلَيْكَ لايَبُلُهُ إِلاّ النَّظَرُ إِلَى وَجْهِكَ» (مناجات المفتقرين)؛
    - «فَيا مُنْتَهِى أَمَل الآمِلِينَ وَياغايَةَ سُؤْلِ السَّائِلِينَ وَياأَقْصى طَلِبَةَ الطَّالِبينَ وياأَعْلى رَغْبَةِ الرَّاغِبينَ» (مناجات المفتقرين)؛
      - «وَأَقْرَرْتَ أَغْيُنَهُمْ بِالنَّظَرِ إِلَيْكَ يَوْمَ لِقائِكَ» (مناجات المتوسلين)؛
- «إلهي مَنْ ذا الَّذِي ذاقَ حَلاوَةَ مَحَبَّتِكَ فَرامَ مِنْكَ بَدَلاً وَمَنْ ذا الَّذِي أَنِسَ بِقُرْبِكَ فَابْتَغَى عَنْكَ حِوَلاً، إلهي فَاجْعَلْنا مِمَّنِ اصْطُفَيْتَهُ لِقَ لِلْهِ مَعْرَفَتِكَ وَرَضَّيْتَهُ بِقَضائِكَ وَمَنَحْتَهُ بِالنَّظَرِ إلى وَجْهِكَ وَحَبَوْتَهُ بِرِضاكَ، وَأَعَدْتَهُ مِنْ لَقُوْبِكَ وَولا يَتِكَ وَأَخْلَصْتَهُ لِودِّكَ وَمَحَبَّتِكَ وَشَوْقْتَهُ إلى لِقائِكَ وَرَضَيْتَهُ بِقَضائِكَ وَمَنَحْتَهُ بِالنَّظَرِ إلى وَجْهِكَ وَحَبَوْتَهُ بِرِضاكَ، وَأَعَدْتَهُ مِنْ فَعَدَ الصَّدْقِ فِي جِوارِكَ وَحَصَصْتَهُ بِمَعْرَفَتِكَ وَأَهَلْتَهُ لِعِبادَتِكَ، وَهَيَّمْتَ قَلْبَهُ لإرادَتِكَ وَاجْتَبَيْتَهُ لَمُشاهَدَتِكَ...»
   (مناجات المحبين).

همانطور که در بخش خلقتشناسی توضیح داده شد، اهر غایت و مقصودی که برای موجودی درنظر گرفته می شود، باید به صورت استعداد در ساختار آن موجود باشد. با توجه به این حقیقت و با ملاحظه ی عباراتی که از قرآن کریم و ادعیه ی مأثوره از معصومین المی بیان گردید، درمی باییم که هدف نهایی خلقت انسان «قرب»، «رؤیت»، «مشاهده» و وصول به منبع کمالات و زیباییها، یعنی حضرت حق تعالی است و هر هدف دیگری درمقابل عظمت این هدف ناچیز و پست تلقی می شود و بازماندن از مقصد نهایی و غایت اصیل انسان را به به دنبال دارد. اهداف دیگری که انسانها در زندگی دارند و ناشی از ذو ابعاد بودن وجود انسان است، مانند اهداف مادی، آنگاه ارزشمند تلقی می شوند که درجهت هدف نهایی قرار گیرند و الا بازدارنده خواهند بود. ۲

#### ۶ – ۸ – ۳ – حیات طیّبهی انسانی

, ~ 0

<sup>ً</sup> بند ۳-۵-۱ خلقتشناسی ـ غایات ذاتی و کلی داشتن مخلوقات ـ تناسب غایت هر موجود با خلقت ویژهی آن.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تسنیم، ج۱، صص ۳۶۰–۳۷۳.

-

بنابراین «حیات طیبه» نام نوع خاصی از زندگی است و خودش درکنار هدف حقیقی زندگی، یعنی رسیدن به کمال و قرب الهی، هدف هدف خاصی نمیباشد. بلکه حیات طیبه آن حیاتی است که در آن حیات، انسان هدف حقیقی زندگی را یافته باشد و بدان ایمان پیدا وارگاهام ماون گ کرده و دل بسته باشد و با عمل صالح، گام در راه رسیدن به هدف نهاده و در حال پیشروی بهسوی مقصد و تقرّب بدان باشد. ا

حیات طیبه، در سه بعد فرد، خانواده و جامعه قابل تحقق است. در بعد فردی، انبیاء و اولیای الهی به مراتب اعلای آن دست یافته اند. در بعد خانوادگی نیز اهلیت بیت رسول خدا (ص) مصداق کامل حیات خانوادگی طیب هستند و در بعد اجتماعی، جامعه مهدوی و تمدنی که با ظهور امام عصر (عج) بر پا میشود، مصداق کامل چنینن حیاتی است.

# ۶-۸-۴ خسران در زندگی

# ۹-۶- موانع رشد و کمال

# ع-٩-١- نفس امّاره به سوء

نفس اماره که مرتبهی سُفلی وجود انسان را تشکیل میدهد و از شهوت و غضب تشکیل شده انسان را به لذتهای زودگذر دنیایی دعوت میکند و از بندگی خداوند به اسارت شیطان میکشاند. آمیرالمؤمنین ﴿لِیکِ نسبتبه این نفس به انسانها هشدار میدهد و دشمن ترین دشمنان انسان را نفس اماره معرفی میفرماید. قرآن کریم نیز از زبان حضرت یوسف ﴿لِیکِ میفرماید: ﴿وَمَا أُبَرِّی نَفْسِی إِنَّ النَّفْسَ لأَمَارَةٌ بِالسُّوءِ إِلاً مَا رَحِمَ رَبِّی إِنَّ رَبِّی عَفُورٌ رَجِیمٌ \_ یوسف،۵۳ ﴾. ازآنجاکه انسان در خلقت ضعیف آفریده شده: ﴿خُلِقَ الإِنسَانُ ضَعِیفًا \_ نساء،۲۸ ﴾ از وساوس نفسانی و شیطانی در امان نیست، اما گروه متقین در مواجهه با چنین شرایطی متذکر میشوند و از آن دستمایهی بصیرت برمی گیرند: ﴿إِنَّ الَّذِینَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّیْطَانِ تَذَکَّرُواْ فَإِذَا هُم مُبْصِرُونَ \_ اعراف،۲۰ ﴾. لذا باید گفت مبارزه با وسوسهها و مخالفت با هواها و امیال نفسانی در بروز استعدادهای بسیار ژرف معنوی انسان نقش عمدهای دارد. ۵

قرآن کریم برخی آثار سوع پیروی انسان از نفس اماره را بیان نموده است:

116.

<sup>ٔ</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، تفسیر انسان به انسان، صص۳۸۸–۳۴۶ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، حیات حقیقی انسان در قرآن، صص۱۵–۹۰.

۲ آیتالله جوادی آملی، عبدالله، حیات حقیقی انسان در قرآن، صص۶۳–۶۵

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، اخلاق در قرآن، صص۲۲۲-۲۴۰.

أ اميرالمؤمنين الملير: «أعْدي عَدُوَّك نَفْسُك الَّتي بَينَ جَنْبَيك» (محجة البيضاء، ج۵، ص۶ / بحار الأنوار، ج۶۷، ص۶۶)

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> اعرافی، نظامنامهی تربیتی جامعه المصطفی العالمیه، ص۲۴.



- اعراض از ذکر الهی، سختی و تنگناها در زندگی دنیا و محرومیت در آخرت: ﴿وَمَنْ أَعْرُضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى \_ طه،١٢٢﴾؛
  - طغيان گرى: ﴿ كُلَّا إِنَّ الْإِنسَانَ لَيَطْغَى \* أَن رَّآهُ اسْتَغْنَى \_ علق، ٩-٧﴾؛
  - تكذيب گرى و انكار آيات الهي: ﴿ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاؤُوا السُّوأَى أَن كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْزُنُون \_ روم، ١٠﴾؛
- اسراف: ﴿قُلْ يَا عِبَادِي الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ \_
   زمر،۵۳٪﴾، ﴿وَلَا تُطِيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ \_ شعراء،١٥١﴾؛
- حب دنیا: امیرالمؤمنین المیلی می فرماید: «کسی که قلبش با حبّ دنیا سخت پیوند خورده باشد، سه حالت او را رها نخواهند کرد: اندوه دائم، حرصی که هرگز او را ترك نگوید، و آرزویی که به آن نخواهد رسید.» ا
- آمال و آرزوهای طولانی: آمال بلند آدمی دستکم به سه نتیجه مخرب میانجامد، که هرکدام بهنوبهی خود رسیدن به حیات طیبه را سخت میسازند:
  - $^{\mathsf{T}}$ از دست دادن بصیرت و بینش  $^{\mathsf{T}}$ 
    - خطای عقل و غفلت از ذکر؛ <sup>۳</sup>
      - $^{0}$  ارتکاب گناه و معاصی  $^{1}$

#### ۶-۹-۲- شیطان رجیم (ابلیس)

شیطان رجیم سوگند یاد کرده که فرزندان آدم المرابع را بهسمت گناه و فساد وسوسه کند و آنها را اغوا نموده و فریب دهد و از رسیدن به بهشت بازدارد: ﴿قَالَ فَعِزِّتِكَ لَأُغُوبِنَهُمْ أَجْمَعِینَ \_ ص،۸۲﴾. کار شیطان وسوسه کردن و دادن وعدههای دروغین است، همانطور که در اولین اقدام خود در مورد حضرت آدم و حضرت حوّا چنین کرد. او راه نفوذی جز این ندارد و نمی تواند با سلب اختیار، انسان را به گناه سوق دهد: ﴿فَإِذَا قَرَاْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِدْ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ \* إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ \* إِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتُولُونَهُ وَالَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِکُونَ \_ نحل، ۹۸ - ۱۰۰ ﴾.

شیطان معمولاً از راههای زیر برای گمراه کردن انسانها استفاده می کند:

- لذتبخش نشان دادن گناه و زينت دادن آن: ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ \_ انعام، ٣٣﴾؛
- سرگرم کردن به آرزوهای سرابگونهی دنیایی: ﴿... الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَي لَهُمْ \_ محمد، ٢٥﴾؛
- غافل كردن از ياد خداوند: ﴿اسْتَحْوَدَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنسَاهُمْ ذِكْرَ اللَّهِ \_ مجادله، ١٩، ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاء فِي الْحَمْرِ وَالْمَيْسِر وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللّهِ وَعَن الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنتُم مُّنتَهُونَ \_ مائده، ٩١﴾؛
  - ايجاد كينه و دشمني ميان مردم: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاء فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ... ـ مائده، ٩١٠ .

شیطان در روز قیامت که فرصت توبهای نیست، به اهل جهنم می گوید: «خداوند به شما وعده ی حق داد، اما من به شما وعدهای دادم و خلاف آن عمل کردم. البته من بر شما تسلطی نداشتم، فقط شما را به گناه دعوت کردم. این خودتان بودید که دعوت مرا پذیرفتید. امروز نیز خود را سرزنش کنید، نه مرا. نه می توانم به شما کمکی کنم و نه شما می توانید مرا نجات دهید.» (آیات بیاید نه ترجمه)

ا مير المؤمنين اليالي: «وَ مَنْ لَهِجَ قَلْبُهُ بِحُبِّ الدُّنْيَا اِلْتَاطَ مِنْهَا بِقَلاَثٍ هَمَّ لاَ يُغِبُهُ وَ حِرْسِ لاَ يَتْرُكُهُ وَ أَمَلِ لاَ يُدْرِكُهُ» (نهج البلاغه، حكمت ٢٢٨)

<sup>ً</sup> اميرالمؤمنين على (لِلِيِّٰ «الْأَمَانِيُّ تُغْمِي أَغُيْنَ الْبَصَائِدِ» (نهج|لبلاغه، حكمت٢٧٥)

<sup>&</sup>quot; امير المؤمنين على ﴿ لِكُلِّي ﴿ وَ اِعْلَمُوا أَنَّ ٱلْأَمَلَ يُسْهِي ٱلْعَقْلَ وَ يُنْسِي ٱلذِّكرَ » (نهج البلاغه، خطبه ۸۶) و «أَمَا طُولُ الأَمَلِ فَيُنْسِي الأَخِرَةَ» (نهج البلاغه، حكمت ۴۲)

مُ الله المؤمنين على الله «مَنْ أَطَالَ الْأَمَلَ أَسَاءَ الْعَمَل» (نهج البلاغه، حكمت٣٤) أمير المؤمنين على الله الله أَمَلَ أَسَاءَ الْعَمَل» (نهج البلاغه، حكمت٣٤)

اعرافی، نظام $^{1}$ امه تربیتی جامعه المصطفی العالمیه، ص $^{2}$ .

Addition of the second of the

# ۶-۱۰ اقتضائات بیرونی در مسیر رشد و کمال

ازآنجاکه انسان دارای حیات اجتماعی است و در محیط خانواده و جامعه رشد می کند، شرایط خانوادگی و اقتضائات اجتماعی در رشد و کمال فرد تأثیر می گذارند و میتوانند حرکت او را تسهیل نمایند و شتاب بخشند یا حرکت او را سخت و دشوار نمایند. این شرایط و اقتضائات، گرچه می توانند دایره ی اختیار انسان را محدود نمایند، اما همواره بهصورت اقتضاء عمل می کنند و اختیار ذاتی انسان را از بین نمی برند. میزان تأثیر گذاری شرایط خانوادگی و اجتماعی در سنین مختلف رشد متفاوت است؛ بدین صورت که تأثیر خانواده در دوره ی کودکی هم بیش از جامعه و هم عمیق و پایدار است و تأثیر جامعه در دوره ی نوجوانی و جوانی فزونی می گیرد. \*

# ۱۱-۶ دومرحلهای بودن زندگی انسان

همانطور که در بند ۴-۹ آمد، انسان دارای حیات جاودانه است. اما این حیات جاودانه دارای دو مرحلهی اصلی است: مرحلهی اول «حیات دنیوی» نام دارد و مرحلهی دوم «حیات اخروی».<sup>۵</sup>

حیات دنیوی با ورود انسان به این جهان و تولد وی آغاز میشود و با مرگ پایان مییابد. حیات پس از مرگ، خود دارای دو مرحله است: مرحلهی اول، برزخ یا قیامت صغری نام دارد و مرحلهی دوم آخرت یا قیامت کبری. از آنجاکه مرحلهی برزخ، حد وسط زندگی دنیا و حیات ابدی اخروی است، معمولاً مرحلهی برزخ به مرحلهی دنیا یا آخرت ضمیمه میشود و مجموعهی حیات انسان، به دو حیات دنیوی و اخروی تقسیم میگردد.

حیات دنیوی با حیات اخروی مشترکاتی دارد؛ مانند اینکه هر دو زندگی حقیقی و واقعی است، در هر دو زندگی انسان به خود و آنچه به خود تعلق دارد آگاه است، در هر دو زندگی لذت و رنج، سرور و اندوه، سعادت و شقاوت هست. در هر دو زندگی غرایز انسان، اعم از غرایز حیوانی و غرایز ویژهی انسان وجود دارد، در هر دو زندگی انسان با بدن و اندام کامل و اعضاء و جوارح زندگی می کند و بالأخره در هر دو زندگی فضا و اجرام هست.

هریک از این دو حیات، ویژگیهای خود را هم دارند. در حیات دنیوی توالد و تناسل و کودکی و جوانی و پیری و سپس مرگ هست، اما در آخرت نیست. در دنیا باید کار کرد و تخم پاشید و زمینهی مساعد فراهم کرد و در آنجا باید از تخمهای کاشتهشده و زمینههای

<sup>﴿ ﴿</sup> وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِي الأَمْرُ إِنَّ اللّهَ وَعَدَّكُمْ وَعْدَ الْحَقِّ وَوَعَدَتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مِّن سُلْطَانِ إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَيْتُمْ لِي فَلاَ تَلُومُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُم مَّا أَنَّا بِمُصْرِحِكُمْ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِحِي إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا آشْرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ \_ابراهيم، ٢٢﴾

<sup>ً</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، اخلاق در قرآن، صص۱۱۲–۱۱۹ و تسنیم، ج۳، صص۳۵۵–۴۰۲.

<sup>&</sup>quot;اميرالمؤمنين الملي «فَنَظَرَ بِأَعْيُنِهِمْ وَ نَطَقَ بِأَلْسِنَتِهِمْ» (نهجالبلاغه، خطبه ٧)

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> آیتالله جوادی آملی، عبدالله، جامعه در قرآن، صص۳۱–۳۴.

 $<sup>^{</sup>m a}$  در اینجا، حیات برزخ در داخل حیات اخروی دیده شده است.

- المنظمة المن

مساعدشده بهرهبرداری کرد. دنیا محل کار و عمل و آخرت جای نتیجه گیری و حساب پس دادن است. در اینجا امکان تغییر سرنوشت از طرف خود انسان و بهوسیلهی تغییر مسیر حرکت و جهت عمل است ولی در آخرت نیست. در اینجا حیات با موت آمیخته است و هر داشان حیاتی توأم با مادهای است که فاقد حیات است. به علاوه، از مرده زنده بیرون می آید و از زنده، مرده؛ چنانکه مادهی بی جان در شرایط خاص تبدیل به جاندار می شود و جاندار تبدیل به بی جان. ولی در آخرت حیات محض حکمفرماست. ماده و جسم آن جهان نیز جاندار است، باغ و میوهاش و آتش و عذابش هم موجوداتی با شعور و آگاه هستند. در دنیا اسباب و علل و شرایط خاص زمانی و مکانی حکمفرماست، در آخرت فقط ملکوت الهی و اراده ی الهی ظهور دارد. این جهان دارای پرده ها و حجابهاست، انسان برخی چیزها را نمی بیند یا نمی شنود. در آخرت پرده ها و حجابها برداشته می شود و انسان با بینشی دورنگر حقایق را می بابد و درک می کند: ﴿لَقَدْ کُنتَ فِی غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَکَشَفْنا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَصَرُكَ الْیَوْمَ حَدِیدً \_ ق،۲۲﴾.

در دنیا خستگی، دلزدگی و ملال از یکنواختی است. در جهان آخرت دلزدگی و خستگی نیست. ازاینرو انسان، وضع جدیدی را طلب نمی کند: ﴿لا یَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلاً \_ کهف،۱۰۸﴾.

زندگی دنیا موقتی و گذراست. انسان، حال مسافری را دارد که باید بهجای دیگری برود. زندگی آخرت، دارالقرار است، همیشگی و جاویدان است.

بنابراین حیات دنیایی انسان اگر مستقل از آخرت تنظیم شود، چیزی جز بازی و بیهودگی و آرایش و فخرفروشی به یکدیگر و سبقت گرفتن بر یکدیگر در جمع اموال و اولاد نیست و هیچکدام از اینها به کمال آدمی نخواهد انجامید. دنیا و زیورهای آن همچون بارانی است که کشت برآمده از آن، کشاورزان را خشنود می کند و بهشعف می آورد. آنگاه این کشت رشد می کند تا به حد کمال خود برسد. آنگاه به زردی رو می آورد و به خار و خاشاک تبدیل می شود و دربرابر باد پراکنده می گردد. لذا حیات محدود دنیا اگر متصل به آخرت نباشد، هرچند زیبایی هایی دارد، اما روح بی نهایت طلب انسان را سیراب نمی کند. از این رو باید با زندگی اخروی درنظر گرفته شود و برنامه ریزی گردد: ﴿اعْلَمُوا أَنْهَا الْحَیَاةُ اللَّنْیَا لَعِبٌ وَلَهُو وَزِینَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَیْنَکُمْ وَتَکَائُرٌ فِی الْأَمُوالِ وَالْأَوْلَادِ کَمَثَلِ غَیْثٍ أَعْجَبَ الْکُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ یَوِیخُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمُّ یَکُونُ خُطامًا وَفِی الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِیدٌ وَمَعْوَانٌ وَمَا الْحَیَاةُ اللَّنْیَا إِلَّا مَتَاعُ الْفُرُور \_ حدید، ۲۰٪. ا

# ۶-۱۲- حیات خانوادگی (بعد خانوادگی حیات انسان)

همانطور که طبیعت و فطرت انسان به گونهای است که نیازمند به زندگی جمعی است و در زندگی اجتماعی هم نیازهای طبیعی خود را رفع می کند و هم می تواند بسیاری از خصائل فطری خود را به فعلیت برساند و تکامل ببخشد، حیات خانوادگی نیز یک ضرورت طبیعی و فطری است. یعنی: اولاً ساختار طبیعی انسان به گونهای است که به دو گونهی مرد یا زن آفریده می شود و هر کدام از این دو آفریده، زوج دیگری محسوب می شود. یعنی هر کدام در ساختار طبیعی خود نیازمند دیگری است و از یکدیگر متمتع می شوند.

ثانیاً با ازدواج و تشکیل خانواده، ادامهی حیات نوع انسان ممکن می گردد.

ثالثاً با تشکیل خانواده و وجود عناصری بهنام پدر، مادر و فرزندان، ظرفیت ممتازی برای ارتقاء حیات معنوی و تکامل اخلاقی ایجاد میشود که در زندگی فردی یا فراهم نمیشود یا بهسختی فراهم میگردد.

بنابراین اجتماع خانواده صرفاً برای رفع نیاز یکدیگر و از قبیل یک اجتماع تعاونی نیست. مرد یا زنی که تمتعات جنسی را در محیطی غیر از خانواده بهدست آورد، باز هم آرامش ندارد و جای خالی مکمل و همسر قانونی و فرزندان خود را حس می کند.

زن یا مرد تا وقتی اتحاد و یگانگی با یکدیگر و با فرزند پیدا نکردهاند، هم جسماً و هم روحاً، ناقصاند. کم درحقیقت اگر هدف از تشکیل جامعه، تعاون و هماهنگی و همکاری است، هدف از تشکیل خانواده، نوعی از وحدت و یگانگی روحها و جسمهاست. ازاینرو نهاد خانواده

علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۲، ص۵۰۵–۵۰۳ / آیتالله جوادی آملی، عبدالله، حیات حقیقی انسان در قرآن، صص۱۵–۲۰.

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، یادداشتهای استاد، ج۵، ص۱۳۹.

Adalas Company

یک جامعهی کوچک نیست، بلکه هویت مستقل و اهداف مستقل از جامعه دارد؛ بهگونهایکه هریک از اعضای خانواده در زندگی ا اجتماعی، بهنحوی باید خود را سامان دهد که نهتنها با اهداف خانواده تزاحم پیدا نکند، بلکه سبب ارتقاء خانواده شود؛ همانطور که و*انگاهایا* سامان خانواده هم باید بهنحوی باشد که اهداف تعیینشده برای فرد در نظام خلقت را سهلالوصولتر نماید.

نظام تربیتی اسلام و احکام و مقررات آن، به علت اینکه از جانب خداوندی است که عالم به تمام امور است، به گونهای است که نه تنها تزاحمی میان غایات فرد، خانواده و جامعه پدید نمی آورد، بلکه هر سه بُعد را در خدمت یکدیگر و مکمل یکدیگر قرار می دهد؛ به طوری که هر فردی، چه زن و چه مرد، با انجام برنامه های اسلام و ایفای نقش صحیح خود در خانواده و در جامعه، تکامل فردی سریع تر، متعادل تر و جامع تری را به دست می آورد.

## ۶-۱۲-۱ کارکردهای خانواده

اگر به آن صورتی که اسلام برنامهریزی کرده، روابط زن و مرد سامان یابد و خانواده تشکیل شود و قوانین اسلام در اینباره مراعات گردد، خانواده کارکردهای اساسی زیر را خواهد داشت (یا اهداف زیر که غایت تشکیل خانواده است، تحقق مییابد):

- ۱- رفع نیاز جنسی زن و مرد و اقتضائات جنسیتی هرکدام به صورت متعادل و متوازن، بدون آسیبهای فردی یا اجتماعی؛ امام صادق طبیخ می فرمایند: «در حکمت آل داود چنین است که شایسته است مسلمانِ عاقل، زمانی از روزِ خود را برای کارهایی که بین او و خداوند انجام می گیرد اختصاص دهد، و زمانی دیگر برادران ایمانی خود را که با همدیگر در امر آخرت مشارکت دارند ملاقات کند، و زمانی نفس خود را با لذایذ و مشتهیاتش که گناه نباشد آزاد بگذارد. زیرا این زمان، آدمی را در انجام وظایف دو امر دیگرش (عبادت و ارتباط با مؤمنین) کمك می کند.» ۲
- ٢- آرامش و سكونت مرد و زن و پيوند روحى و الفت ميان آندو؛ ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا
   وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً... \_ روم،٢١﴾.
  - ۳- تولد فرزندان سالم و رشد جسمی و اخلاقی و شخصیتی آنان و ادامهی نسل بشر در بهترین شکل آن.
- ۴- ایجاد بستر و فرصت برای بروز و ظهور فضائل اخلاقی در هریک از اعضای خانواده متناسبا نقش آنان. خانواده به مرد این فرصت را میدهد که جوهرهی همت، غیرت، دفاع از حریم و بسیاری از خصلتهای متعالی دیگر را در خود بارور سازد و به زن فرصت میدهد که بتواند مهربانی، ایثار، تحمل رنج، عفاف، حیا و بسیاری دیگر از خصلتهای متعالی را به منصه کی ظهور رساند؛ که این فرصت برای افراد مجرد کمتر فراهم میشود.

علاوهبراین چهار کارکرد اساسی، که میتوان آنها را اهداف تشکیل خانواده محسوب کرد، کارکردهای جانبی دیگری نیز وجود دارد، مانند:

- خروج مرد و زن از خودپرستی و توجه به غیرخود؛ «قانون خلقت، زن و مرد را طالب و علاقهمند به یکدیگر قرار داده است، اما نه از نوع علاقهای که به اشیاء دارند؛ علاقهای که انسان به اشیاء دارد از خودخواهی او ناشی می شود. یعنی انسان اشیاء را برای خود می خواهد و به چشم ابزار به آنها نگاه می کند؛ می خواهد آنها را فدای خود و آسایش خود کند. اما علاقهی زوجیت به این شکل است که هریک از آنها سعادت و آسایش دیگری را می خواهد، از گذشت و فداکاری درباره ی دیگری لذت می برد.» ۲

<sup>ٔ</sup> همان، ص۳۶.

امام صادق ﴿ لِبَيْ ﴿ فِي حِكمَةِ آلِ دَاؤدَ يَنْبَغِي لِلْمُسْلِمِ الْعَاقِلِ أَنْ لَا يُرَي ظَاعِناً إِلَّا فِي ثَلَاثٍ ؛ مَرَمَّةٍ لِمَعَاشٍ، أَوْ تَزَوَّدٍ لِمَعَادٍ، أَوْ لَذَةٍ فِي غَيْرِ ذَاتِ مُحَرَّمٍ، وَ يَنْبَغِي لِلْمُسْلِمِ الْعَاقِلِ أَنْ لَا يُرَى ظَاعِناً إِلَّا عَزَّوجَلَّ وَ سَاعَةٌ يُلَاقِي إِخْوَانَهُ الَّذِينَ يُفَاوِضُهُمْ وَ يُفَاوِضُونَهُ فِي أَمْرٍ آخِرَتِهِ، وَ سَاعَةٌ يُحَلِّي بَيْنَ نَفْسِهِ وَ لَلْمُسْلِمِ الْعَاقِلِ أَنْ يَكُونَ لَهُ سَاعَةٌ يُحَلِّي بَيْنَ نَفْسِهِ وَ لَلْمُسْلِمِ الْعَاقِلِ أَنْ يَكُونَ لَهُ سَاعَةً يُخْلِي بَيْنَ نَفْسِهِ وَ لَلْمُسْلِمِ الْعَاقِلِ أَنْ يَكُونَ لَهُ سَاعَةً يُعْلِي بَيْنَ نَفْسِهِ وَ لَلْمُسْلِمِ الْعَاقِلِ أَنْ لَا يَعْرَفُونَ لَهُ سَاعَةً يُغْلِقُ إِلَى عَمَلِهِ فِيمَا بَيْنَهُ وَ بَيْنَ اللَّهِ عَزَّوجَلَّ وَ سَاعَةٌ يُكْوَلِ أَنْ لَا يُرْكِ أَنْ لَا يُعْرَفِي إِنْهَا وَمُؤْمِنَهُ فِي غَلْمِ لَا لِمَاعَةً يُخْلِي بَيْنَ نَفْسِهِ وَ لَلْمُسْلِمِ الْعَاقِلِ أَنْ يَكُونَ لَهُ سَاعَةً يُغْوِلُ أَنْ يَكُونَ لَهُ سَاعَةً يُغْولُ عَلَى تِلْكَ السَّاعَتَيْنِ» (كافي، جُلَه سَاعَةً يُحْلَقُ بَيْنَ نَفْسِهِ فِي غَيْرٍ مُحَرِّهِ، فَإِنَّهَا عَوْنُ عَلَي تِلْكَ السَّاعَةَ يُنْ هَلَا لَهُ إِنَّهُا وَلَٰ لَمُعْمَى إِنِّهُا وَلَيْ عَلَى تِلْكَ السَّاعَةُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى السَّاعَةُ لِي عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى السَّعَهُ فَلَيْهُ الْمُعْلِقِي عَلْمُ اللَّهِ عَلَى السَّاعَةُ لِكُونَ عَلَى السَّاعَةُ لِللْمُسْلِمِ الْعَلْمَ لَهُ عَلَى السَّاعَةُ لِللْهُ اللَّهُ عَلَى السَّاعَةُ لِللْمُسْلِمِ اللْعَلَمِ الللَّهِ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى السَّاعَةُ لَنْ عَلَى السَّاعَةُ لِلْمُسْلِمِ اللْعَلَمِ اللللَّهِ عَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ السَّاعَةُ لِللْعَلَمِ اللَّهُ لِلْمُ لِللَّهُ إِلَى الللَّهُ لِلْمُعْلَمِ الللَّهِ عَلَى السَّعَالَمُ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ لِلْوَالْمُ لَالَالِهُ لَالْمُ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُولِمُ الللَّهُ لِلْمُلْمُ لَعَلَمُ لَلِمُ لَلْمُ لَلِيْمُ لَا لَعَلَمُ لَاللَّهُ لِلْمُلْلِمُ لَعَلَمُ لِلللْمُ لَلْمُ لَلْم

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱۹، ص۱۸۲.

- خیرخواهی برای غیر.
- اتحاد با شخصیت دیگر؛ گرچه تا قبل از ازدواج با آن شخصیت احساس یگانگی نمی کرد.
  - جلوگیری از بروز عوارض روانی و اجتماعی نامطلوب.

### ع-۱۲-۲ زن و مرد

خداوند انسانها را بر دو گونهی زن و مرد آفریده است. زن و مرد در ویژگیهای فطری، ازجمله غایت و هدف خلقت، یکسان هستند و هردو برای بندگی خداوند و لقاء پروردگار آفریده شدهاند. قرآن کریم در موارد متعددی این یکسانی در خلقت و راه و هدف زندگی زنان و مردان را بیان میفرماید؛ بهطور مثال، دربارهی یکسانی خلقت میفرماید: ﴿وَمِنْ آیَاتِهِ أَنْ حَلَقَ لَکُم مِّنْ أَنفُسِکُمْ أَزْوَاجًا… \_ روم، ۲۱﴾ و نیز میفرماید: ﴿وَاللّهُ جَعَلَ لَکُم مِّنْ أَنفُسِکُمْ أَزْوَاجًا… \_ نحل، ۷۲﴾، همچنین میفرماید: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَکرٍ وَأُنتَی وَجَعَلْناکُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ طَیَّبَةً وَلَنجُزِیَتَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا کَانُواْ یَعْمَلُونَ \_ نحل، ۹۷﴾ و نیز میفرماید: ﴿یَا أَیُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاکُم مِّن دَکَرٍ وَأُنتَی وَجَعَلْنَاکُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّا أَکْرَمَکُمْ عِندَ اللّهِ أَتْقَاکُمْ إِنَّ اللّهُ عَلِیمٌ حَبِیرٌ \_ حجرات، ۱۳﴾.

این آیات شریفه و بسیاری دیگر از آیات قرآن کریم دلالت بر این دارند که:

اولاً زن و مرد، از لحاظ نوع انسانی یکسان هستند و از همان ذاتی که مرد آفریده شده، زن نیز آفریده شده است.

ثانیاً زن و مرد، زوج یکدیگرند؛ یعنی با همدیگر یک ترکیب و وحدت پدید میآورند که تکمیل کنندهی یکدیگر میباشند.

ثالثاً خطابهای قرآن کریم، عموماً زن و مرد را شامل میشود، مگر در موارد خاص که با قرینه مشخص میشوند.

رابعاً کرامت ذاتی که خداوند به انسان بخشیده، شامل زن و مرد میشود. کرامت اکتسابی نیز که با تقوا حاصل میشود، برای هردو میباشد.

خداوند، مرد را مظهر طلب و تقاضا آفریده است و زن را مظهر مطلوب بودن و معشوق بودن. در غریزهی مرد، نیاز و طلب غلبه دارد و در غریزهی زن ناز و جلوه گری. ۲ خداوند، ازجهت مرد و زن بودن، مرد را برای زن و زن را برای مرد آفریده است.

# ۶-۱۲-۳ پدری و مادری

زن بهعنوان مادر و مرد بهعنوان پدر وظیفههایی برعهده دارند و نقشهایی ایفا می کنند که از یک طرف با ویژگیهای مردانگی و زنانگی آنان سازگار است و ازطرف دیگر، متناسب ا تربیت همه جانبه ی فرزند و رشد متعادل و متوازن وی می باشد.

#### -11-8 مراحل رشد فرزند از کودکی تا جوانی

انسان مانند سایر مخلوقات در عالم طبیعت، یک موجود درحال رشد است؛ کودک وقتی از مادر متولد میشود، هم ازجهت جسمی و هم روحی شروع به رشد میکند و متناسببا مراحل رشد، خصوصیات و ویژگیهایی دارد که باید با توجه به آنها و بهرممندی درست از آن ویژگیها نظام تربیتی بهاجرا درآید.

بنابر تعالیم معصومین اللی دورههای سنی تربیت به سه دوره تقسیم شده است. تقسیم این دورهها متناسببا رشد جسمی و روحی کودک، نوجوان و جوان صورت گرفته است و نامگذاری آن دورهها هم بر همین اساس بوده است. در این تقسیمبندی، مراحل رشد و

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱۹، ص۱۸۰.

<sup>ٔ</sup> همان، ص۵۲.



تربیت انسان به سه دورهی هفتسالهی اول، هفتسالهی دوم و هفتسالهی سوم تقسیم شده است. البته باید به چند نکتهی ضروری دربارهی این تقسیمبندی توجه کرد:

- ۱) کودکان، با استعدادها و ظرفیتها و ویژگیهای شخصیتی متفاوتی از مادر متولد می شوند که این امر جنبه ی وراثتی دارند. بنابراین هیچ دو کودکی مشابه هم متولد نمی شوند. به طور مثال، همه ی کودکان دارای توانایی ذهنی هستند، اما این توانایی، درجه ی یکسان و مشابهی ندارد. علاوه بر این عوامل محیطی و اقلیم سرزمینی و حتی شرایط فرهنگی و سبک زندگی اقوام و ملتها در ویژگیهای شخصیتی و بروز و ظهور استعدادها متفاوت است. لذا اگر سن معینی برای کودکان تعیین می شود و گفته می شود که کودکان در این دوره ی سنی، این ویژگیهای خاص را دارند و باید اینگونه با آنها رفتار شود، چنین تعینی غیرمنعطف و جامد نیست. ممکن است این دوره برای کودکی یک سال زودتر به پایان برسد و برای کودک دیگر، یک سال دیرتر. تعین در این موارد، فی المجموع است، نه بالمجموع.
- ۲) میان رشد شخصیتی دختر و پسر تفاوت وجود دارد. یکی از تفاوتها این است که شخصیت روحی و جسمی دختر زودتر شکل می گیرد، به طوری که هم مراحل جسمی را زودتر از پسر می گذارند و به سن بلوغ می رسد و هم مراحل روحی را ولذا زودتر از پسر دوره ی بازی را طی می کند و زودتر به رفتارهای عاقلانه می رسد.
- تفاوت دیگر در ویژگیهای شخصیتی است که نوع بازیها، رفتارها، حساسیتها، انتخابها و سایر صفات را متفاوت میکند که نیازمند رفتار متفاوت مربیان با این دو جنس است. آنچه در اینجا بهعنوان ویژگیهای دوره ذکر میشود، اهم ویژگیهای عمومی است و اختصاص به دختر یا پسر ندارد.
- ۳) این دورمها را می توان به دورمهای کوتاه تر نیز تقسیم بندی کرد. مربیان و کارشناسان تعلیم و تربیت برای اینکه برنامههای جزیی تر و مشخص تری برای سنین مختلف تنظیم نمایند، دورههای سه ساله یا سه ونیم ساله ای در دره ویژگیهای خاص ذکر می کنند و برنامههای خاص ارائه می دهند.

شکل گیری شخصیت در سه دورهی هفتساله به قرار زیر است:

#### ۶-۱۱-۳-۱- هفتسالهی اول (دورهی کودکی)

در این دوره قوای جسمی و اعضا و اندام کودک شکل میگیرد و قوای ذهنی و عاطفی وی بهحدی میرسد که آمادهی پذیرش برنامه و قرار گرفتن در چارچوبهای کنترلشده میگردد.

مهمترین ویژگی این دوره، تحرک جسمی و کنجکاوی ذهنی کودک که در شکل بازی ظهور میکند. مقصود زا بازی کودکانه، دویدن، دست زدن، بالاوپایین رفتن، یک وسیله را زیرورو کردن، با همسالان بودن، چیدن، جور کردن، خراب کردن، درست کردن و این قبیل کارهایی است که گرچه بهظاهر هدف معین ندارند، ولی مهمترین اهداف غریزی و فطری را دنبال میکنند و رشد کودک را سبب میشوند.

هر برنامهای که تحرک و پویایی کودک را محدود کند و او را در جای خود ساکت و رام و آرام قرار دهد، در حد خود به رشد طبیعی جسم و روح او ضربه میزند. گامهای برنامهای و قرار دادن کودک در چارچوبها باید با تأنی و کُندی صورت بگیرد و تربیت باید در بستر تحرکت و آزادی عمل سنجیده ی کودک اتفاق بیفتد. توجه شود که بیشترین یادگیری در همین دوره است و اینکه گفته میشود نباید کودک را در چارچوب قرار داد، بهمعنای بیبرنامه بودن نیست. دقیقترین برنامهها را باید در همین دوره پیاده کرد؛ مادری که از ابتدای تولد با کودک خود نجوا و گفتگو دارد، در حال کار منزل فرزند در گهوارهاش را مخاطب قرار میدهد و برای او شعر میخواند، در هنگام نماز او را در کنار سجاده میگذارد، هنگام بازی با او میدود، و وقتی خسته شد، او را از صمیم جان میبوسد، مجموعهای از تربیتهای جسمی و روحی را به فرزند داده است. مهم این است که برای این دوره برنامهی تربیتی داشته باشیم و متناسببا شرایط کودک، تربیت را



پیگیری نماییم. با توجه به همین ویژگی سنی، معصومین بزرگوار ﷺ توصیههایی فرمودهاند؛ ازجمله: آزاد گذاشتن فرزند، ۱ اجازهی بازی به او دادن، ۲ رها کردن کودک، ۳ کودکی کردن با او، ۴ دور کردن آنان از کتاب و درس، ۵ حکمرانی و سیادت کردن. ۶

البته همانطور که گفته شد، این آزادی بهمعنای غفلت از تربیت نیست، بلکه توجه دادن به شیوهی مطلوب و مؤثر است. در این دوره، آموزش منظم و سازمانیافتهی درسی و با ساعات معین نباید صورت بگیرد. اما تربیتهای غیرمستقیم، تلقینات سازندهی درحین بازی و تفریح کودکانه، تکرار برخی عبارتهای کوتاه برای ماندن در ذهن و نظایر آن ضروری است. بههمین جهت امام باقر این فرمود: «وقتی کودك به سن سهسالگی رسید، او را به گفتن «لا اله الا الله» فرا بخوان و در سن سه سال و هفت ماه و بیست روزگی، او را به گفتن هفتبار عبارت «محمد رسول الله» آموزش ده و سپس در سن چهارسالگی او را به گفتن «صلیاللهعلیهوآله» دعوت کن. در سن پنجسالگی، اگر کودك قادر به تشخیص چپ و راست بود (جهت را تشخیص میداد)، او را دربرابر قبله قرار بده و به او سجده بیاموز. در ششسالگی مراتب نماز را به وی یاد بده. وقتی هفت سال او تمام شد، زمینه را برای وضوی او آماده کن و او را به نماز خواندن دعوت نما و سرانجام در پایان نهسالگی وضوی صحیح را به او بیاموز و به نماز خواندن وادار کن.»

# ۶-۱-۲-۱-۲- هفتسالهی دوم (دورهی نوجوانی)

در این دوره، رفتارهای بازیگوشانه بهتدریج کاهش مییابد و جای خود را به رفتارهای معین و با اهداف و غایتهای روشن میدهد. کودک متوجه چارچوبهای جاری در زندگی پیرامونی میشود و میکوشد آن را یاد بگیرد و مراعات نماید. درمقابل پدر و مادر و بزرگترها، درمجموع، حالت حرفشنوی بیشتری دارد و کمتر به شکستن مقررات اقدام میکند. زیرا درعیناینکه متوجه مقررات شده، حالت استقلال طلبی او نیز هنوز بروز نکرده و توصیههای اولیاء و مربیان و معلمان را راحتتر میپذیرد.

ازاینرو این دوره بهترین دورهی تأدیب و قانونپذیری کودک است. کودک در این دوره، بیشتر «تکلیفپذیر»، «تعلیمپذیر» و «دبپذیر» است. لذا فرصت مناسبی برای تعلیم احکام و اخلاق و آداب زندگی، مانند نماز، رعایت حلال و حرام، احترام به بزرگترها، مقررات سادهی اجتماعی و نظایر آن است.

البته در اواخر این دوره، دختران مراحل بلوغ را گذرانده و موضوع جنسیت برای آنان روشن شده است؛ نسبتبه پسران احساس متفاوتی با گذشته دارند، هیجانات روحی، تخیلات خاص و آرزوهای بزرگ و رویایی آنان را احاطه کرده است و تغییرات ظاهری محسوسی در اندام آنان پیدا شده است.

از سن نهسالگی آموزش برخی واجبات و رابطهی شرعی همراهبا عفاف و حیا با پسران و نامحرمان ضرورت می یابد.

# ۶-۲۱-۳-۱-۳- هفتسالهی سوم (دورهی جوانی)

این دوره معمولاً با بلوغ جنسی پسران آغاز میشود و با رشد عقلی آنان پایان مییابد. دختران نیز به پختگی لازم میرسند و چندی قبل آمادهی زندگی خانوادگی شدهاند. ویژگی این دوره، وزارت، مشاورت، مشارکت و ملازمت فرزند با پدر و مادر است. در این دوره،

1 61/

ا بحارالأنوار، ج١٠۴، ص٣٠۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> وسائل الشيعه، ج۱۴، ص۱۱۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> وسائل الشيعه، ج۱۴، ص۱۹۳.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> وسائل|لشيعه، ج١٥، ص٣٠٣.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> سفینهٔالبحار، ج۶، باب علم، ص۳۵۵.

<sup>&</sup>lt;sup>ع</sup> بحارالأنوار، ج۱۰۴، ص۳۰۴.



ازطریق مشارکت و دخالت دادن فرزند در کارها، هم صحبتیها و تبادل نظر و همفکری، مسیر تربیت ادامه مییابد تا شخصیت نوجوان به نحو مطلوب شکل بگیرد و از تعادل روحی برخوردار شود.

دربارهی این سه دوره، پیامبر اکرم و ائمهی اطهار الله فرمودهاند: «فرزند هفت سال سرور و آقا است، و هفت سال نوکر است و هفت سال وزیر است» ، «طفل هفت سال بازی کند، هفت سال خواندن و نوشتن بیاموزد، هفت سال حلال و حرام (احکام الهی) را یاد بگیرد» ، «فرزند خودت را هفت سال آزاد بگذار بازی کند، و هفت سال او را [با آداب و روشهای مفید و لازم] تربیت کن، و در هفت سال سوم، مانند یك رفیق صمیمی مصاحب و ملازمش باش [و به شخصیت او احترام بگذار]» .

سالهای پایانی دوره ی سوم، عبور از نوجوانی به جوانی است و افراد، آماده ی تشکیل زندگی مستقل و وارد عرصه ی کار و شغل می شوند؛ جمعی نیز متناسببا نظام آموزشی کشور، دوره ی دانشجویی را آغاز می کنند و وارد یک رشته ی تخصصی می شوند که شغل آینده ی آنان را رقم می زند. این دوره که تا حدود سی سالگی دوره ی جوانی محسوب می شود، برای دانشجویان و طالبان علم، دوره ی ثمرده ی علم و تعین هویت اجتماعی و فرهنگی، نهایی شدن اعتقادات و سلیقه ها و بالأخره دوره ی تصمیم گیری های بزرگ است.

بههر ترتیب، این مراحل هرچند که زمان آنها میتواند کوتاه یا طولانی شود، نسبتبه یکدیگر تقدم و تأخر واقعی دارند و نمیتوان بدون گذار از یک مرحله و تربیتهای مربوط به آن مرحله، وارد مرحلهی بعد شد. به عبارت دیگر، اگر در هر مرحله تربیت لازم به درستی صورت نپذیرد، مربی مرحلهی بعد با یک متربی رشدنیافته و آسیبپذیر روبرو خواهد شد؛ و به همین جهت نخواهد توانست متربی را به جایگاه مطلوب برساند.

ازاینرو مدرسه منتظر است تا خانواده با عملکرد درست خود، دانشآموز آماده و کمتر آسیبدیده را به مدرسه آورد. دانشگاه نیز انتظار دارد که خانواده و مدرسه دانشجوی رشدیافته و مستعد و با شخصیت متعادل را روانهی دانشگاه نماید و برای مرحلهی نهایی علمآموزی به دانشگاه بسیارد.

برنامهریزان، مدیران تربیت و مربیان و معلمان و اساتید باید به نکات زیر توجه کنند:

#### ۶-۱-۳-۱-۴- ویژگیهای شخصیتی جوان

باتوجه به اینکه موضوع این نظامنامه تربیت جوان و دانشجو است، در این قسمت، اهم ویژگیهای شخصیتی جوان را که باید مورد توجه برنامهریزان و مربیان و اساتید باشد، ذکر میشود:

#### -1-4-1-3-12-6 هویت مستقل

اگر نوجوانی دوره ی کسب هویت است، جوان به این هویت رسیده و احساس استقلال فکری می کند. این استقلال فکری به معنای داشتن اندیشه ها و آرمانها و سبک زندگی جدای از بزرگسالان نیست، بلکه به معنای اِعمال قدرت انتخاب جوان در تصمیم گیری های مربوط به خود و دنباله رو نبودن است. اگر این مرحله که پایه ی آن در نوجوانی گذاشته می شود، به درستی رهبری شود و هویت و استقلال فکری به طور کامل صورت بگیرد، تضاد میان بزرگسالان و جوانان به حداقل می رسد و شکاف بین نسل ها رخ نمی دهد. آنچه امروزه تحت عنوان شکاف بین نسل ی از آن یاد می شود و میان اقشاری از جامعه رخ داده است، ناشی از عوامل زیر است:

- ۱) تهاجم سریع و سیل گونه ی فرهنگ و سبک زندگی غربی به جوامع اسلامی، به خصوص ایران که با فرهنگ و سبک زندگی اسلامی در تضاد است و نفی کننده ی یکدیگر هستند.
- ۲) عدم آگاهی بسیاری از مربیان و اولیای تربیت در خانواده، آموزش و پرورش، دانشگاه و سطوح دیگر جامعه از ماهیت و
   ابعاد این تهاجم، چگونگی برخورد با آن، چگونگی تربیت نوجوان و جوان و برنامهی تربیتی جامع.

<sup>ً</sup> قال رسولالله ﷺ «اَلْوَلَدُ سيدٌ سَبْعَ سِنينَ، وَ عَبْدٌ سَبْعَ سَنينَ، وَ وَزِيرٌ سَبْعَ» (مكارم الأخلاق، ص١١٥ / بحارالأنوار، ج٣٣، ص١١٢)

<sup>ّ</sup> قال رسولالله ﷺ «العُلامُ يلْعَبُ سَبْعَ سِنينَ وَ يَتَعَلَّمُ الْكتابَ سَبْعَ سِنينَ وَ يَتَعَلَّمُ الْحَلالَ وَ الحَرامَ سَبْعَ سِنينَ» (فروع كافي، ج۶ ص۴۷ / بحارالأنوار، ج٣٣، ص١١۴)

<sup>&</sup>quot; قال الصادق ﴿لِللِّجُرِ ﴿ وَغُولُتُ سَنْعَ سنينَ وَ يُؤدِّبُ سَبْعَ سِنينَ، وَ الْزِمْهُ نَفْسَك سَبْعَ سِنينَ» (مكارم الأخلاق، ص١١٥ / بحارالأنوار، ج١٠٠، ص٩٥)



- ۳) وجود اختلاف دیدگاه میان برنامهریزان و مدیران فرهنگی و سیاسی جامعه دربارهی نسبت دین و مدرنیته، فرهنگ اسلامی و فرهنگ غربی و... .
  - ۴) تنظیم برنامههای سطحی و کممحتوا و غیرکارآمد که توان ایستادگی دربرابر تهاجم فرهنگ غربی را ندارند.
    - ۵) کمتوجهی به آموزش و پرورش و نقش ممتاز و زیربنایی معلم.
      - مقبول واقعشدن-2-4-1-3-12-6

جوان انتظار دارد که دیگران شخصیت او را بپذیرند و به وجود و هویت او اقرار کنند و برای او حساب باز کنند. بههمین جهت بهدنبال گروههایی میرود که او را قبول کردهاند و به او اهمیت میدهند. همچنین دست به اقداماتی میزند که مقبولیت او را در جمع تضمین کند.

ازاینرو اگر در مجامع و گروههای خانوادگی و اجتماعی سالم یا در شکل و چارچوب متداول و مرسوم اجتماعی نتواند مقبولیت کسب کند، اقداماتی خلاف عرف انجام میدهد؛ که این عکسالعمل از آسیبهای این ویژگی به حساب می آید.

-3-4آزادی عمل و مسئولیتپذیری -3-4

جوان به انتخاب و اختیار خود اهمیت میدهد و از همینرو میخواهد دیگران مسئولیتی برعهدهی او بگذارند تا با اتکا به خود تصمیم بگیرد. البته اقتضای این مسئولیتپذیری خطا کردن نیز هست. اگر بهخاطر خطاهای اولیه سرزنش شود، اعتماد خود را ازدست میدهد و این ویژگی مثبت در او فروکش میکند؛ یا اینکه از اطرافیانی که او را سرزنش میکنند، دور میشود و از آنها فاصله میگیرد.

-4-4-1-3-12-6 احساس مفید بودن و ارزشمندی

ازآنجاکه جوان دارای انرژی متراکم است، میخواهد این انرژی را بهصورتی سازنده و ارزشمند بهکار گیرد تا احساس مفید بودن کند. او میخواهد نقش مثبت در زندگی خود و اطرافیان داشته باشد.

6-12-3-12-5 آرمانگرایی

جوان همت بالایی دارد، آرزوها و آرمانهای بزرگ دارد و به کوچکها قانع نیست. این آرمانگرایی، گاه با واقعیات تطبیق نمی دهد و زمینه ساز شکستها می گردد. بهره گرفتن از این آرمانگرایی توسط نظام اجتماعی آثار فراوانی را برای جوان و جامعه دارد و بی توجهی به آن برای فرد و جامعه مخرب است. این آرمانگرایی، به خصوص در دختران، گاه رنگ رمانتیک به خود می گیرد و جوان را به تخیلات می برد و اگر با خواندن رمانهای فانتزی همراه شود، این حالت تشدید می گردد.

6-4-1-3-12-6 بالا بودن انتظارات و توقعات

جوان، از پدر و مادر، از معلم و استاد، از مدیرانی که با آنها ارتباط دارد و از نظام حاکم بر جامعه انتظار دارد که بهترین باشند و کاستی و نقص آنها را بزرگ میبیند. این ویژگی از آرمانگرایی ذاتی سرچشمه میگیرد و نیز از اینجهت است که خطاها و گناهان، هرچند کوچک، نزد او قبح و زشتی زیادی دارد.

نیاز به تمجید دیگران-7-4-1-3-12-6

احساس نیاز به ارزشمندی و مفید بودن، نیاز به تمجید و تحسین اطرافیان را بهدنبال دارد. جوان از تحسین و تمجید دیگران لذت میبرد و همین لذت به تحرک او و خودشکوفایی وی میانجامد. البته تربیت و هدایت اینقبیل ویژگیها و سوق دادن آنها در جهت رشد فضائل اخلاقی و نفی رذائل، خود از الزامات یک نظام تربیتی است که باید بدان توجه شود.

8-4-1-3-12-6 توانايي خواندن افكار ناگفتهي اطرافيان

بهعلت رشد عقلی و قدرت تفکری که جوان پیدا کرده، میتواند به نقشههای بزرگسالان دربارهی خود پی ببرد، بهخصوص اگر این نقشهها ساده و خام باشند، و درنتیجه عکسالعمل نشان دهد. بههمین جهت ضروری است پدر و مادر و معلم و استاد تدبیرهای خود را با صداقت کامل بهپیش ببرند و بکوشند ایدههای خود را با جوان درمیان بگذارند و ناگفتهها را بهحداقل برسانند.



 $\overline{9-4-1-3-12-6}$  - زودرنجي

روح حساس جوان، گاه منجر به زودرنجی میگردد که این زودرنجی گاه باعث میشود روابط پدر و مادر یا استاد با دانشجو به سردی و*انگاهام مادق* میل کند و گاه تا مدتهای مدیدی ادامه پیدا کند.

6-12-3-12-3 نصيحت كلامي

نوجوان از تکرار نصایح کلامی بیزار است. او بیشتر به عمل مخاطب خود نگاه میکند، نه گفتار او. لذا اگر نصیحتها با عمل همراه نباشد، اثر منفی آن بیش از اثر مثبتش خواهد بود.

6-12-3-12-4 سؤال كننده و منتقد

آرمانگرایی و بالا بودن توقعات، به جوان نگاه منتقدانه میدهد و پیش از آنکه خود را پاسخگو بیابد، مدعی و سؤال کننده میبیند. قرار گرفتن جوان در متن کار و عمل واقعی و ودیدن واقعیات، او را بهتدریج متعادل می کند و قدرت تطبیق با محیط را به او می بخشد.

ئيرپذيري از همسالان-12-4-1-3-12-6

جوان دوست دارد در جمع همسالان پذیرفته شود و همسالان او را ببینند. بههمین جهت، اگر استقلال فکری او رشد نکرده باشد، بهسرعت جذب پسندهای همسالان میشود، سلیقههای آنها را بر سلیقهی خود ترجیح میدهد و عقاید آنها را میپذیرد و اگر عقاید و سلیقهی خانواده با گروهی که وی آنها را پذیرفته یکسان نباشد، همرأی بودن با آنها را بر بودن با خانواده ترجیح میدهد و میخواهد بیشتر وقت خود را با آنها بگذراند. در این موقعیت، «پسر یا دختر خوب خانواده بودن» برایش کم همیت میشود و مقبولیت در میان همسالان را بر مقبولیت در خانواده ترجیح میدهد.

6-12-3-12-3 توجه به جنس مخالف

باتوجه به تغییرات جسمی و روحی، جوان متوجه رابطهی ویژه ی خود با جنس مخالف شده است و این توجه، به مجموعهی رفتارهای او طعم جدیدی داده و در آرایش ظاهری، لباس و پوشش و حرکات و سکنات وی در جمعی که جنس مخالف حضور دارد، تأثیر گذاشته است. این تأثیر در دختران و پسران با تفاوتهایی همراه است. آن احساس برادری و خواهری که تا قبل از بلوغ میان دختران و پسران حاکم بود، جای خود را به احساس دیگری می دهد و به تدریج تخیل درباره ی جنس مخالف برایش لذت بخش می شود. دختران که زود تر مراحل بلوغ را گذرانده اند، بیشتر در تخیلات خود همسر آینده را مرور می کنند و با این امید ارتباطات خود را تنظیم می کنند. پسران که هنوز خود را آماده ی زندگی مشترک نمی یابند، بیشتر به لذت بردن از هم صحبتی با جنس مخالف می اندیشند و کمتر در فکر ازدواج هستند.

تربیت خانوادگی و آموزههای فرهنگی و پایبندی به موازین دین و عدم پایبندی به آنها و وجود حیا و عفاف و غیرت یا کمرنگ شدن آنها نقش بنیادی در رفتار دختران و پسران دارد، بهطوریکه از آنها شخصیتهایی کاملاً متفاوت میسازد.

# 8-١٣- حيات اجتماعي انسان

انسان موجودی اجتماعی است و زندگی وی علاومبر حیثیت فردی، دارای حیثیت اجتماعی نیز هست؛ بدین معنا که از طرفی نیازها، بهرمها و برخورداریها، کارها و فعالیتهای انسان ماهیت اجتماعی دارد و جز با تقسیم کارها و بهرمها و رفع نیازمندیها در داخل یک سلسله سنن و نظامات میسر نیست. و ازطرف دیگر، نوعی اندیشهها، ایدهها، خلقو خویها (فرهنگ) بر عموم حکومت می کند که به آنها وحدت و یگانگی می بخشد و نام یک جامعه به خود می گیرد. در یک جامعه نیازهای مشترک و روابط ویژهی زندگی انسانی، افراد آن جامعه را آنچنان به یکدیگر پیوند می زند و زندگی آنها را چنان وحدت می بخشد که افراد را در حکم مسافران یک کشتی می کند که به به به منزل می رسند و یا همه با هم از رفتن می مانند و همه با هم دچار خطر می شوند. رسول اکرم سی در حرکتند که یا همه با هم به معروف و نهی از منکر را بیان کند، می فرماید: «گروهی از مردم در یک کشتی سوار شدند و

کشتي سينهي دريا را ميشکافت و ميرفت. هريک از مسافران در جايگاه مخصوص خود نشسته بودند. يکي از مسافران بهعذر اينکه اينجا که آ نشستهام جايگاه خودم است و تنها به خودم تعلق دارد، با وسيلهاي که در اختيار داشت به سوراخ کردن همان نقطه پرداخت. اگر ساير مسافران و*اڭاهاما* همانجا دست او را گرفته و مانع ميشدند، غرق نمي گرديدند و مانع غرق شدن آن بيچاره نيز ميشدند.» ا

انسانها در سایهی زندگی اجتماعی و تعاون هم نیازهای طبیعی خود از قبیل مسکن و پوشاک و غذا و امنیت را بهتر فراهم میآوردند و هم این امکان را مییابند تا بتوانند بسیاری از فضائل اخلاقی مانند احسان، شجاعت، محبت، کمک به همنوع را کسب نمایند و به تکامل معنوی و روحی نائل شوند؛ فضائلی که گرچه استعداد فطری آن در انسان وجود دارد، اما جز با حضور در جامعه و تعامل اجتماعی، شکوفایی و به فعلیت رسیدن آنها ممکن نیست.

قرآن کریم میفرماید: ﴿... وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِیَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِیًّا... \_ زخرف،٣٣﴾؛ این آیهی شریفه دلالت دارد بر اینکه خداوند، انسانها را از نظر استعدادها و امکانات جسمی و روحی و عقلی و عاطفی، مختلف و متفاوت آفریده است؛ بعضی را بر بعضی دیگر به درجاتی برتری داده است و به بعضی دیگر به درجاتی برتری داده است و به اینوسیله همه را بالطبع نیازمند بههم و مایل به پیوستن بههم قرار داده است و به اینوسیله زمینهی زندگی بههم پیوستهی اجتماعی را فراهم نموده است.

«اجتماعی بودن انسان و بهصورت جامعه درآمدن او و دارای روح جمعی بودنش از خاصیت ذاتی نوعی او سرچشمه می گیرد، و یک خاصیت از خواص فطری نوع انسان است. نوع انسان برای اینکه به کمال لایق خود که استعداد رسیدن به آنرا دارد برسد، گرایش اجتماعی دارد و زمینه ی روح جمعی را فراهم می کند. روح جمعی به منزله ی وسیله ای است که نوع انسان را به کمال نهایی خود می رساند. علی هذا این نوعیت انسان است که مسیر روح جمعی را تعیین می کند و به عبارت دیگر، روح جمعی نیز به نوبه ی خود در خدمت فطرت انسانی تا انسان باقی است، به کار و فعالیت خود ادامه می دهد. پس تکیه گاه روح جمعی، روح فردی و به عبارت دیگر، فطرت انسانی انسان است؛ و چون انسان، نوع واحد است، جامعه های انسانی نیز ذات و طبیعت و ماهیت یگانه دارند.

البته همانطور که یک فرد گاه از مسیر فطرت منحرف میشود و احیاناً مسخ میگردد، جامعه نیز همینطور است. تنوع جامعهها از قبیل تنوع اخلاقی افراد است که بههرحال از کادر نوعیت انسان بیرون نیست. پس جامعهها و تمدنها و فرهنگها و بالأخره روحهای جمعی حاکم بر جامعهها با همهی اختلاف شکلها و رنگها، بالأخره رنگ نوعیت انسانی دارند و ماهیتی غیرانسانی ندارند.»"

«تعلیمات اسلامی که برای دین، مطلقاً نوعیت واحد قائل است و اختلاف شرایع را از نوع اختلافات فرعی می داند، نه اختلافات ماهوی، و ازطرف دیگر می دانیم که دین جز برنامه ی تکاملی فردی و اجتماعی نیست، می رساند که اساس این تعلیمات بر وحدت نوعی جامعه ها ست و اگر جامعه ها انواع متعدد بودند، مقصد کمالی و راه وصول به آن مقصد متعدد و متکثر بود و قهراً ماهیت ادیان، مختلف و متعدد بود. قرآن کریم با اصرار و ابرام این مطلب را تأکید می کند که دین همه ی منطقه ها و جامعه ها و در همه ی دوره ها و زمان ها یکی بیش نیست.» \*

# ۶-۱۳-۱ فرهنگ

با شکل گیری اجتماعات کوچک و توسعه ی این اجتماعات و پیدایش جوامع بزرگ مانند شهر و کشور و توسعه ی روابط انسانها با یکدیگر و پیچیده تر شدن تأثیرات متقابل اندیشه ها، اخلاق و رفتارهای افراد این جوامع بر یکدیگر، فرهنگ اجتماعی پدید آمد. فرهنگ هر جامعه، شخصیت معنوی و روحی آن جامعه محسوب می شود. همچنان که چهره ی افراد، ظاهر آنان را نشان می دهد و آنان را از یکدیگر

١.٨١

شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۳۳۲.

<sup>ً</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۸، ص۱۴۸ / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۳۳۵.

<sup>&</sup>quot; شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۳۶۰.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> همان، ص۳۶۱.

متمایز می کند، فرهنگها نیز جداکنندهی جوامع از یکدیگرند. بهمیزانی که فرهنگ دو جامعه بههم نزدیک باشد، انس میان افراد آن دو جامعه بیشتر است و احساس قرابت بیشتری به یکدیگر می کنند.

# ۶-۱۳-۶ ملاک اساسی تمایز فرهنگها

ملاک اساسی تمایز فرهنگها «توحید» و «شرک» است. اعتقاد به حقیقت «توحید» زیربنا و اساس ساختمان جامعهی اسلامی است که خود را در تمام اجزای این ساختمان نشان میدهد، بهطوری که هر ذرهای از آن «صبغهی الهی» می گیرد. درمقابل، اعتقاد به «شرک» نیز زیربنا و اساس ساختمان جامعهی ضداسلامی است که اجزای آن ساختمان را رنگ شرک میدهد.

اگر توحید در جامعهای رسوخ کرده باشد، فرهنگ آن جامعه و اجزای آن فرهنگ توحیدی می شود. جشنها، آئینها، حبها و بغضها، شکل و شمایل لباس و پوشش، نما و هیأت ساختمانها، معاشرتها، افسانهها و داستانها، ضربالمثلهای رایج، سازمانها و نهادها، و خلاصه سبک زندگی فردی و اجتماعی، تجلی اعتقاد به توحید می گردد و بالعکس.

# ۶-۱۳-۳ تأثير متقابل فرد و جامعه

حیات اجتماعی عامل مهمی در تکوین خصوصیات روحی و اخلاقی انسان است؛ زبان انسان، آداب عرفی و اجتماعی، دین و مذهب، غالباً تحتتأثیر محیط اجتماعی انتخاب میشود. تأثیرپذیری از حیات اجتماعی تنها تحتتأثیر زمان حال نیست؛ زمان گذشته و وقایع و حوادثی که در گذشته رخ داده است نیز در ساختن انسان تأثیر بسزایی دارد. البته با توجه به قدرت تفکر و تعقل در انسان و توانایی اختیار و انتخاب تأثیرپذیری انفعالی و غیرآگاهانهی فرد از جامعه میتواند به استفادهی آگاهانه و انتخابی تبدیل شود؛ یعنی بهمیزانی که قدرت تعقل در فرد بیشتر میشود، از نفوذ غیر ارادی عوامل اجتماعی بر وی کاسته می گردد و آزادی وی از اقتضائات اجتماعی و فرهنگ اجتماعی بیشتر می گردد.

# ۶-۱۴- سنتهای حاکم بر زندگی انسان

براساس تقدیر الهی، جهان خلقت دارای قانونمندی است و پدیدههای جهان در دایرهی قوانین خاصی حرکت میکنند و مسیر تکاملی را میپیمایند یا بر یکدیگر تأثیر میگذارند. این قوانین اختصاص به پدیدههای طبیعی ندارد و زندگی فردی و اجتماعی انسانها را هم دربر میگیرد. قرآن کریم از این قوانین با عنوان «سنت» یاد کرده و میفرماید: ﴿قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِکُمْ سُنَنْ فَسِیرُواْ فِی الأَرْضِ فَانْظُرُواْ کَیْفَ کَانَ عَاقِبَهُ الْمُکَذَّبِینَ \_ آلعمران،۱۳۷﴾ شناخت این قوانین موجب تنظیم درست رابطهی انسان با خدا، خود، دیگران و جهان خلقت میشود و راه رسیدن به کمال را هموار میسازد. قرآن کریم دربارهی این سنتها میفرماید: ﴿فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِیلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ مَبْدِیلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِیلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ اللَّهِ تَبْدِیلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلْمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَ

# ع-۱۴-۴ سنت امتحان و ابتلاء

این سنت، مربوط به فرایند رشد و تکامل انسان و عامل ظهور و بروز استعدادهای اوست. هر انسانی برای اینکه نیت و تمایل درونی خود را نشان دهد، همواره در معرض امتحان و آزمایش است. همچنین کسی که ایمان خود به خداوند را اعلام میکند و ادعای مسلمانی مینماید، تحت آزمایشهای ویژه قرار میگیرد. قرآن کریم میفرماید: ﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَن یُتْرَکُوا أَن یَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لَا یُفْتَنُونَ \_ عنکبوت،۲﴾، همچنین میفرماید: ﴿وَلَنَبْلُونَکُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخُوفُ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنفُسِ وَالقَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ \_ بقره،۱۵۵).

یکی از مصداق های سنت امتحان و ابتلاء حضور و غیبت امام و حجت خداست. حضور امام امتحانی است برای بهره مندی و قدرشناسی و غیبت آن حضرت امتحانی است برای حفظ دین در شرایط سخت و دوری و هجران و انتظار امام صادق الملی نیز میزان ابتلاء و امتحان افراد را متناسب میزان ایمان آنها بیان می فرماید. ا

المام صادق ﴿ لِيُّهُ ﴿ وَإِنَّمَا الْمُؤْمِنُ بِمَنْزِلَةِ كَفَّةِ الْمِيزَانِ كَلَّمَا زِيدَ فِي إِيمَانِهِ زِيدَ فِي بَلَائِهِ » (بحار الأنوار، ج٧٠ ص٢١٠)

#### ع-۱۴-۶ سنت *امداد*

ارادهی الهی بر این است که هرکس با اراده و اختیار خود هر راهی را برگزیند، چه حق و چه باطل، شرایطی برای او فراهم می شود که در مسیری که انتخاب کرده، پیش رود و سرشت خود را آشکار کند. یعنی خداوند برای همه، امکانات و لوازم رسیدن به خواسته و هدفهایشان را فراهم می کند. بنابراین روی آوردن دنیا و لذتهای دنیایی به برخی انسانهای گنهکار نشانهی لطف خداوند به آنان نیست. قرآن کریم می فرماید: ﴿مَّن کَانَ یُرِیدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِیهَا مَا نَشَاء لِمَن نُرِیدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ یَصْلاهَا مَذْمُومًا مَّدْحُورًا \* وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَی لَهَا سَعْیَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولِئِكَ کَانَ سَعْیُهُم مَّشْکُورًا \* کُلاً نُبِدُ هَؤُلاء مِنْ عَطَاء رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاء رَبِّكَ مَحْظُورًا \_ اسراء، ۱۸ - ۲۰﴾.

#### ع-۱۴ - سنت توفيق

امداد خاص الهی نسبتبه آنان که با نیت خالص قدم در راه حق میگذارند، «توفیق الهی» نام دارد. یعنی همراهبا سعی و تلاشی که انسان از خود نشان میدهد، خداوند نیز شرایط و اسباب را چنان فراهم میکند که وی بتواند آسان تر به مقصد برسد. یکی از جلوههای این توفیق، نصرت و هدایت الهی به دنبال تلاش و مجاهدت است. خداوند انسان تلاشگر و مجاهد را حمایت میکند، دست او را میگیرد و با پشتیبانی خود به پیش می برد. قرآن کریم می فرماید: ﴿کُم مِّن فِئَةٍ قَلِیلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً کَثِیرَةً بِإِذْنِ اللّهِ وَاللّهُ مَعَ الصّابِرِینَ \_ بقره، ۲۴۹﴾.

درحقیقت انسان حق گرا خود را با نظام حاکم بر جهان که نظام حق است، هماهنگ کرده و درنتیجه نظام خلقت به او کمک می کند و یک قدمش بهاندازه ی دهها قدم نتیجه می دهد. برای مثال، قرآن کریم وعده می دهد که بیست نفر یا صد نفر انسان تقواپیشه و شکیبا بر دویست نفر یا هزار نفر از کفار پیروز می شوند: ﴿یَا أَیُّهَا النَّبِی حَرِّضِ الْمُؤْمِنِینَ عَلَی الْقِتَالِ إِن یَکُن مِّنکُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ یَغْلِبُواْ مِنتَیْنِ وَإِن یَکُن مِّنکُم مِشْرُونَ مِن مِهِت یاران اولیه امام عصر (عج)، گرچه اندک هستند، اما توانایی اقدامات جهانی دارند.

# ۶-۱۴-۴ سنت املاء و استدراج

آنان که راه باطل را برمیگزینند و با حق عناد و دشمنی میورزند، خداوند به آنان مهلت و فرصت زندگی میدهد ولی آنها این فرصت را وسیلهی غوطهور شدن در تاریکیها قرار میدهند. درحقیقت مهلتها و امکانات، با اختیار و ارادهی خودشان بهصورت بلای الهی جلوه گر شده و باعث می شود که بار گناهان آنان هر روز سنگین و سنگین تر می شود. این سنت را سنت «املاء» یا «امهال» می نامند.

گاهی خداوند علاوهبر مهلت دادن، بر امکانات گمراهان میافزاید و آنها با استفاده ی از همین امکانات و با اصرار خود بیشتر در فساد فرو میروند و قدم بهقدم از انسانیت فاصله گرفته و بهتدریج بهسوی هلاکت ابدی نزدیکتر میشوند. چنین حالت تدریجی در حرکت بهسوی عذاب الهی را سنت «استدراج» میخوانند.

قرآن كريم دربارهى سنت «املاء» مىفرمايد: ﴿وَلاَ يَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لَأَنفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُواْ إِثْمًا وَلَهُمُ عَذَابٌ مُهِمْ عَذَابٌ مُهِمْ عَذَابٌ مَعْدَلُ وَ دربارهى سنت «استدراج» مىفرمايد: ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ \* وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَعْدِن \_ اللهِ اللهِ اللهُ ال

# ۶–۱۴–۵– تفاوت در پاداش و کیفر

خداوند براساس عدل، كار بد را فقط بهاندازهى خودش جزا مىدهد؛ اما براساس فضل، كار نيك را چند برابر پاداش عطا مىفرمايد. قرآن كريم مىفرمايد: ﴿مَن جَاء بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَاء بِالسَّيِّئَةِ فَلاَ يُجْزَي إِلاَّ مِثْلَهَا وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ \_ انعام، ١۶٠﴾.

# ۶-۱۴-۶ تأثیر عوامل معنوی بر حیات مادی و عوامل مادی بر حیات معنوی

زندگی انسان تحت تأثیر رفتارهای خوب و بد و احوال معنوی اوست. بهطور مثال، نیکی عامل طول عمر و گناه عامل کوتاهی آن است. امام صادق الملح می فرماید: «بیش از آنکه افراد بهواسطه ی اتمام عمر و سررسیدن آجال بمیرند، بهدلیل گناهان عمر خود را کوتاه می نمایند و

همچنین افرادي که بهواسطهي نیکي و احسان به دیگران از نعمت زندگي برخوردارند، بیش از افرادي هستند بهدلیل طول عمر عادي زندگي ميکنند.» ا **میکنند.»** ٔ حلیت یا حرمت رزق به عنوان یک عامل معنوی بر آن رزق اثر م*ی*گذارد و آن رزق نیز بر حیات معنوی خانواده ای که از آن *وانگاهامامهادق*ٔ رزق استفاده می کند، اثر می کند و زمینه های گناه را فراهم می سازد.

همچنین جامعهای که در مسیر نیکیها و تقوا گام بردارد، درهای رحمت الهی را به روی خود میگشاید و برکات الهی را دریافت مي كند. قرآن كريم مي فرمايد: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَي آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْض... \_ اعراف،٩٤ ﴾.

همچین رعایت ظواهر در پوشش، ساختمان، محیط شهری، سبک زندگی به حیات معنوی تعالی می بخشد و عدم مراعات آن، آسیبهای جدی، به حیات معنوی وارد میکند. «یا بنی آدم قد انزلنا علیکم لباساً یواری سواتکم و ریشاً و لباس التقوی ذلک خیر – اعراف، ۲۶»؛ امام صادقعلیهالسلام میفرماید: «لباس نازک و بدن نما نپوشید، زیرا چنین لباسی نشانه سستی و ضعف دین است.» ٔ

دعا درصورتی که با شرایط آن باشد، سبب بسیاری از خوبیها، مانند شفای بیماری و افزایش رزق، و مانع بسیاری از بلاها می گردد و سرنوشتها را تغییر میدهد. در حدیثی از امام صادق الملیخ آمده که: «دعا حتی قضای مبرم و محکم را نیز دفع میکند.» آمام رضا الملیخ نیز فرمود: «بر شما باد سلاح پیامبران» عرض شد: سلاح پیامبران چیست؟ فرمود: «دعا. دعا قضای حتمی را برمی گرداند.» به همچنین امام صادق الملائم مي فرمايد: «دعا قضاء مبرم شده را برگرداند، پس بسيار دعا كن كه آن كليد هر رحمت و پيروزي در هر حاجت است، و به آنچه نزد خداي عزّوجلّ است نتوان رسید جز بهوسیلهي دعا، و هیچ دري بسیار کوبیده نشود جز اینکه امید به باز شدن آن نزدیك شود. $^{\Delta}$ 

#### ۶-۱۴-۷ سنتهای خاص حاکم بر جامعه

همانطور که سنن و نظاماتی بر خلقت افراد انسانی حاکم است، جوامع انسانی نیز دارای سنن و نظامات خاصی است.<sup>۶</sup> بهطور مثال، همانطور که هر فرد انسانی تولد و حیات و مرگ دارد، جامعه نیز مسیر از تولد تا مرگ را میپیماید. قرآن کریم میفرماید: ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ \_ اعراف،٣٣﴾. همچنين از نظر قرآن كريم، نهتنها هريك از افراد داراي كتاب و نامهي عمل هستند، بلكه جوامع نيز كتاب دارند. قرآن كريم در اينباره نيز ميفرمايد: ﴿... كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَي إِلَي كِتَابِهَا الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ \_ جاثیه،۲۸﴾.

هر امتی دارای شعور واحد، معیارها و اعمال ویژهی خود است. چهبسا کارهایی که در دیدهی امتی زیبا و در دیدهی امت دیگری نازيبا باشد. قرآن كريم مىفرمايد: ﴿زَيَّنَّا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ \_ انعام،١٠٨ ﴾.

هر امتی دارای تصمیمهای اجتماعی است که گرچه توسط یک فرد انجام شده باشد، هویت اجتماعی دارد و به حساب اجتماع گذاشته میشود. مثلاً در داستان قوم ثمود، عمل پی کردن شتر صالح را که توسط یک فرد انجام گرفته بود، قرآن کریم به همهی قوم نسبت مىدهد و همهى قوم را مجرم مىشمارد: ﴿فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُوا نَادِمِينَ \* فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ \_ شعرا،۱۵۷-۱۵۸ کی علی طبی در توضیح همین امر می فرماید: «ای مردم، همانا که رضایتمندی و خوشنودی یا نارضایتی و ناخوشنودی از یك

ا امام صادق ﴿ لِللِّهِ: «مَنْ يَمُوتُ بِاللَّهُ نُوبِ اكتَرُ مَّنْ يَمُوتُ بِالْاجالِ وَ مَنْ يَعِيشُ بِالْاحسانِ اكتَرُ مِمَّنْ يَعِيشُ بِالْاعْمار» (بحارالأنوار، ج۵، ص١٤٠)

<sup>ً</sup> بحار الانوار، ج ٧٩، ص ٢٩٩.

<sup>&</sup>quot; امام صادق (اللُّهُ «الدُّعَاءُ يَرُدُ الْقَضَاءَ وَ قَدْ أَبْرِمَ إِبْرَاهاً [وَ ضَمَّ أَصَابِعَهُ]» (اصول كافي، ج٢، ص٢١٤)

<sup>ً</sup> عن امام الرِّضا ﷺ «عَلَيْكُمْ بِسِلاح الأنْسِاءِ»؛ فَقيلَ: و ما سِلاحُ الأنبياء؟ قالَ: «الدُّعاءُ، الدُّعاءُ يَرُدُّ القَضاءَ المُبرَمَ» (كافي، ج٢، ص٤٩٪)

<sup>^</sup> المام صادق (ليليره: «الدُّعَاءُ يَوُدُّ الْقَضَاءَ بَعْدَ مَا أُبْرِمَ إِبْرَاماً فَأَكِثِوْ مِنَ الدُّعَاءِ فَإِنَّهُ مِفْتَاحُ كُلِّ رَحْمَةٍ وَ نَجَاحُ كُلِّ حَاجَةٍ وَ لَا يُنَالُ مَا عِنْدَ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ إِلَّا بِالدُّعَاءِ وَ إِنَّهُ لَيْسَ بَابٌ يُكفَرُ قَرْعُهُ إِلَّا يُوشِك أَنْ يُفْتَحَ لِصَاحِبِهِ» (اصول كافي، ج۶، ص۲۴)

علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۴، ص۱۵۲.



امر، مردم را حول محوري جمع ميكند. همانا ناقهي ثمود را يك نفر بي كرد و كشت؛ اما عذاب خداوند همه را گرفت چون همگان به آن گناه رضايت دادند.» ا

قرآن كريم تصريح مىكند كه امتها و جامعهها، سنتها و قانونهايى دارند و بر طبق اين قانونها دچار اعتلاها و انحطاطها مىشوند. ازجمله دربارهى قوم بنىاسرائيل مىفرمايد: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتَفْسِدُنَّ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا \* فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لِّنَا أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلاَلَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْدًا مَّفْعُولًا \* ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمُوالٍ وَبَنِينَ وَعُدًا مَقْعُولًا \* ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمُوالٍ وَبَنِينَ وَعَدًا مَتْعُولُا \* ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنَاكُم بِأَمُوالٍ وَبَنِينَ وَعَدًا مَنْعُولُوا وَجُوهُكُمْ وَلِيدُخُلُواْ الْمَسْجِدَ كَمَا دَخُلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَعَدُ الآخِرَةِ لِيَسُووُواْ وَجُوهَكُمْ وَلِيدُخُلُواْ الْمَسْجِدَ كَمَا دَخُلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلِيتَبِّرُواْ مَا عَلَوْا تَعْيِيرًا \* إِنْ أَحْسَنتُمْ أَنْ يَرْحَمَكُمْ وَإِنْ غُدْنَا وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَافِرِينَ حَصِيرًا \_ اسراء، ٢-٨٠.

# ۶–۱۴–۶ آیندهی جامعهی بشری

براساس وعدهى الهى، آيندهى نهايى جهان ازآن حق است و باطل، شكست خورده، صحنهى حيات اجتماعى بشر را ترك خواهد كرد و حقطلبان جهان را اداره خواهند كرد و مردم زندگى خوب و رو به كمالى خواهند داشت. قرآن كريم مىفرمايد: هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كُرِهَ الْمُشْرِكُونَ \_ توبه،٣٣﴾، و نيز مىفرمايد: هوَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُم فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْبَدِّلَنَهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا لَيَسْرَكُونَ بِي شَيْئًا وَنُوهِمْ.

رهبری و امامت تشکیل این حکومت جهانی برعهدهی امام عصر است. ایشان ذخیره ی الهی است که با عنایات خاص خداوند به حیات نورانی خویش ادامه میدهد تا به اذن خداوند ظهور کند و حکومت جهانی اسلام را تشکیل دهد و تمدنی الهی پدید آورد و اراده الهی برای خلاقت مستضعفین بر زمین را محقق سازد..



الميرالمؤمنين على الملير الله عنه النَّاسُ! إِنَّمَا يَجْمَعُ النَّاسَ الرَّضَى وَ السُّخْطُ. وَ إِنَّمَا عَقَرَ نَاقَةَ ثَمُودَ رَجُلٌ وَاحِدٌ فَعَمَّهُمُ اللّهُ بِالْعَذَابِ لَمَّا عَمُّوهُ بِالرَّضَى، فَقَالَ سُبْحَانَهُ: ﴿ وَعِنَا لَهُ اللّهُ عِلْمُ وَاللّهُ عِلْعَدَابِ لَمَّا عَمُّوهُ بِالرَّضَى، فَقَالَ سُبْحَانَهُ: ﴿ وَعَلَى اللّهُ عِلَيْهِ اللّهُ عِلْمُعَالِمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ عَلَى اللّهُ عِلَيْهِ اللّهُ عِلَيْهِ اللّهُ عِلَيْهِ اللّهُ عِلَيْهِ اللّهُ عِلَيْهِ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلَيْهِ اللّهُ عِلَيْهِ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُوهُ اللّهُ عِلْمُوهُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ عَلَيْهِ اللّهُ عِلْمُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عِلْمُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلَيْهِ الللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ الللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ عِلَيْهِ اللّهُ عِلْمُ عِلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عِلَّا عِلْمُهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عِلْمُ عَلَّمُ عِلْمُ عَلَّمُ عُلُولُهُ عَلَيْهِ الللّهُ عِلْمُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ عَلَيْهُ عِلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلَامُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلَامُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلَيْكِ الللّهُ عِلْمُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللل



# ۶–۱۵– مبانی انسانشناختی فضیلت<sup>۱</sup>

فضیلت، خصلت یا ملکهای نفسانی است که کمال انسان محسوب می شود و موجب قرب الهی می گردد و به تناسب با آراسته شدن انسان به آن فضیلت قدمی در قرب برداشته شده است. در حقیقت، فضایل، تجلی اسماء الهی در انسان هستند و انسانهای آراسته به فضایل در حد تجلی بخش اسماء الهی هستند؛ از این رو فضیلت متصف به خوبی، نیکی و زیبایی می شود. رفتار و عملی نیز که برخاسته از چنین خصلتی است، رفتار و عمل خوب، نیک یا زیبا به شمار می آید.

رذیلت، درمقابل فضیلت، خصلت یا ملکهای نفسانی است که متصف به بدی و زشتی می گردد و رفتار و عمل ناشی از آنرا نیز بد و زشت تلقی می کنند. پس فضیلت یا رذیلت، امری واقعی و اکتسابی است، نه اعتباری و قراردادی.

# ع-10-1 فطرت، منشأ فضائل

بنابر انسان شناسی اسلامی و مطابق با آنچه که ذیل عنوان فطرت توضیح داده شد، خصلتهای فضیلتمند و خوب و زیبا، خصلتهایی هستند که ریشه در فطرت آدمی دارند و هر انسانی از آن حیث که انسان است، با گرایش به آنها خلق می شود، و حتی آن انسانی که به دلایلی بدان ها پایبند نیست، در وجدان خود آن خصایل را زیبا می شمرد و عمل ناشایست خود را در راستای همین فضائل توجیح می کند. یا در عین اذعان به آن فضائل در اینکه نتوانسته پایبند آن فضیلت باشد، خود را مقصر شمارد.

بهعبارت دیگر، فضائل خصلتهای کمالی هستند که در نهاد انسان بهصورت بالقوه موجودند و انسان باید با عمل اختیاری خود این خصلتها را شکوفا کند و کسب کمال نماید. یکی از برنامههای دین الهی، نشان دادن راه شکوفایی فضیلتهاست و یکی از وجوه فطری بودن دین همین است که دین نمیخواهد امری را بر انسان تحمیل کند، بلکه میخواهد او را بهسمت خودشکوفایی راهنمایی کند؛ بهطوری که انسان با عمل اختیاری خود گنجینههای درونش را به منصهی ظهور رساند و هرآنچه را خداوند بهصورت بالقوه در وجودش به ودیعت نهاده، فعلیت بخشد: ﴿فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّینِ حَنِیفًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِی فَطَرَ النَّاسَ عَلَیْهَا لَا تَبْدِیلَ لِحَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّینُ الْقَیِّمُ وَلَکِنَّ أَکْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \_ روم، ۲۰﴾.

<sup>&#</sup>x27; در تدوین مبانی، امروزه بخشی را به «ارزشها» اختصاص میدهند. کلمه ارزش که ترجمهی «value» میباشد و چند دههای است که در کشور ما رایج شده و بهجای «حکمت عملی»، «فضائل»، «عتقادات»، امور خوب و مفاهیمی از این قبیل به کار مهرود، یک پدیده کاملاً مدرن است که در خاستگاه اصلی خود حامل بار معنایی ویژهای است. تقریباً این اصطلاح را میتوان با مفهوم «مطلوبیت» مبتنی بر نفی غایت واقعی توضیح داد. در کتاب «فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی» که توسط مؤسسه پژوهشی و آموزشی امام خمینی شو برای آموزش و پرورش تدوین یافته، ارزش مساوی مطلوبیت تلقی شده است و آمده است که «ارزش به متعلق دستورها، سلیقهها و قراردادها و نیز به اهداف، افعال، اشیاء و اشخاص قابل اطلاق است. با توجه به معنای عمومی ارزش که مطلوبیت است، میتوان امور گوناگون را که به گونهای مطلوب تلقی میشوند، ارزشمند دانست.» (فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۹۲)

از پیشینههای نظری این مفهوم، مباحثی است که در تفکیک «است» از «باید» مطرح شده است. هیوم بیان کرد که هیچ بایدی از یک امر تجربی منطقاً وابل استنتاج نیست. کانت، صحت این دیدگاه را تأیید کرد و تلاش کرد که جایگاهی در عقل عملی برای بایدها جستجو کند. او که وجودشناسی را بیاعتبار میدانست و مابعدالطبیعه را از حوزهی معرفت نظری خارج کرده بود، حوزهی اخلاق را از حوزهی وجودشناسی تفکیک کرد و عملاً نظر هیوم را پذیرفت. بدین ترتیب غایات واقعی انسان که بهلحاظ وجودشناسی قابل اثبات بودند، از عرصهی معرفت حذف شدند و سلیقهها و گرایشها و فرهنگها زایندهی بایدها و نبایدها به بحساب آمدند و بحث تا آنجا پیش رفت که دیگر هیچ ملاک واقعی برای بایدها و نبایدها باقی نماند. اینگونه بود که اخلاقیات تا سطح سلیقهها و گرایشهای شخصی انسانها تنزل یافت. قضایایی از قبیل «خدا هست» و «آخرت هست» که اعتقادات را شکل میدهند، قضایای ارزشی تلقی شد، نه قضایای گرایشهای شخصی انسانها تنزل یافت. قضایایی از قبیل «خدا هست» و «آخرت هست» که اعتقادات را شکل میدهند، قضایای ارزشی تلقی شد، نه قضایای واقعی و وجود غایات حقیقی برای انسان زیر سؤال رفت و بهتدریج مطلوبیت سلیقهای یا فرهنگی «ارزش» جایگزین حکمت عملی و فضیلت و خوبی حقیقی گردید. بههمین جهت به گونهای همه ی امور را می توان ذیل مفهوم «ارزش» قرار داد، حتی اشیاء و اشخاص. بنابراین شایسته است که در ساختار منظومه که معرفتی پذیرفته شده حرکت کرده و به جای برداشتن برخی مباحث از جایگاه اصلی آنها و جمع کردنشان ذیل عنوان «ارزش»، هر بحث را در جایگاه خود مطرح معرفتی پذیرفته شده حرکت کرده و به جای برداشتن برخی مباحث از جایگاه اصلی آنها و جمع کردنشان ذیل عنوان «ارزش»، هر بحث را در جایگاه خود مطرح

در بحث معرفتشناسی، حکمت عملی و علوم اعتباری مورد بحث قرار گرفتهاند و در آنجا اعتبارات دائمی و کلی از اعتبارات متغیر و جزئی تفکیک شدهاند. و در این قسمت مباحث مربوط به فضیلت که معمولاً ذیل فلسفهی اخلاق میآید، طرح میگردند. لازم به ذکر است که فلسفهی اخلاق از فروع مباحث انسان شناسی است، نه در عرض آن. لذا این بحث، ذیل بحث انسان شناسی قرار گرفته است. (سوزنچی، حسین، معنا، امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، صص ۸۰-۸۸ و ۸۱۵ / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۵، صص ۵۳۴–۵۳۵)

رذائل خصلتهایی هستند درمقابل فطرت و در نقطهی مقابل با فضائل. پس انسان گرایش طبیعی به رذائل ندارد، زیرا این خصایل درمقابل عدل، صداقت و راستگویی است و اینها را انسان بهطور فطری دوست دارد. پس هر انسانی بهطور فطری از رذائل که درتقابل با وانتها ماون فضائل هستند، تنفر دارد و از آنها تبری میجوید: ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا \* فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا له شمس،۷-۸﴾. پس خصلتهای زشت نهتنها در ساختار وجودی انسان تعبیه نشدهاند، بلکه تنفر از آنها و حب به مقابلهی آنها را در وجود وی قرار دادهاند.

منشأ روی آوردن انسان به رذیلت و زشتی، ترجیح مرتبهی طبیعی بر مرتبهی فطری و مرتبهی حیوانی بر مرتبهی الهی خود است. البته مرتبهی طبیعی و حیوانی فیحدذاته مرتبهای مطلوب و مفید برای انسان است و توجه به آن در حد شأن و منزلت خودش ضروری و واجب است. همچنین این مرتبه، لازمهی به کمال رسیدن مرتبهی فطری و الهی است. اما مقدم داشتن آن بر مرتبهی فطری سبب میشود که انسان تصمیم بگیرد به تمتعات مرتبهی حیوانی و طبیعی دست یابد، گرچه با زیر پا گذاشتن مرتبهی فطری و الهی باشد. بهتعبیر قرآن کریم، هرکس مرتبهی عاجل و دنیایی وجود خود را در اولویت قرار دهد، راهی جز زیرپا گذاشتن مرتبهی آجل و اخروی خود ندارد: ﴿مَّن کَانَ یُرِیدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِیهَا مَا نَشَاء لِمَن نُرِیدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ یَصْلاهَا مَذْمُومًا مَدْحُورًا \* وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَی لَهَا سَعْیَهَا وَهُوَ خود ندارد: ﴿مَّن کَانَ سَعْیُهُم مَّشُکُورًا \_ اسراء،۱۸ - ۱۹﴾ و از همینروست که رسول خدا ﷺ فرموده است: «ریشهی همهی بدیها و خطاها، حبّ و دلستگی به دنیا است» آ. ۲

#### 8-10-7 بُعد اجتماعي فضائل

مطابق با آنچه که درباره ی بعد اجتماعی انسان و فرهنگ و روح جمعی جوامع ذکر شد، فضائل، همان طور که ریشه در فطرت انسان دارند و فعلیت یافتن آنها از غایات هر فرد به شمار می آیند، غایت روح جمعی جوامع نیز همین فضائل می باشند. در میان این فضائل، عدالت اجتماعی، اساس و مبنای سایر فضیلتهاست.

با توجه به تأثیر متقابل فرد و جامعه، رشد فضائل اجتماعی، مددرسان رشد فضائل در فرد و بالعکس میباشد. لازمه ی رشد فضائل اجتماعی، حکومتی است که نظام اجتماعی مناسب را سامان دهد و مسئولیت دفاع از فضیلتها را برعهده بگیرد و در برنامهریزی اقتصادی، فرهنگی، هنری و نظایر آن رشد فضائل را در اولویت قرار دهد.

# ۶-۱۵-۳ ثابت و مطلق بودن فضائل (در دو بعد فرد و جامعه)

فضائل منبعث از فطرت چون از سنخ کمال هستند و کمالات وجود محسوب میشوند، همواره و بدون هیچ قیدی فضیلت هستند که مآلاً تابع فرهنگها، سنن و سلیقهها نبوده و تغییر نمیکنند و به رذیلت تبدیل نمیشوند؛ به خصوص اینکه این فضائل کمالاتی هستند که مآلاً اسماء و صفات الهی محسوب میشوند یا به یکی از آن اسماء بازمی گردند، و نسبی و مقید بودن در آن وجود مطلق که عین کمال و وجود است معنا ندارد.

بهطور مثال، «جزای احسان همواره باید احسان باشد»: ﴿هَلْ جَزَاء الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ \_ رحمن، ۶۰﴾ و «عدل باید همواره برقرار باشد»: ﴿وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ \_ شوری، ۱۵﴾ اختصاص به زمان خاص و مكان خاص و فرهنگ خاص ندارد.

آری، بخشی از بایدها و نبایدها، یا خوبها و بدها، که مربوط به حیات طبیعی و حیوانی هستند و برای بقا و سلامتی آن پیدا شدهاند و ریشه در فطرت ندارند، و لذا فضیلت محسوب نمیشوند، میتوانند ثابت و مطلق نباشند و متناسببا تغییر شرایط تغییر کنند. البته در همین موارد هم اصول ثابت و غیرقابل تغییری وجود دارد که نمیتوان از آنها صرفنظر کرد؛ مانند اصل حفظ بقای خود، حفظ سلامتی خود و اصل بهرهمندی از مواهب طبیعی (تغذیه، پوشاک و…).

ا فال رسول الله ﷺ: «حُبُّ الدُّنيا رَأْسُ كُلِّ خَطِينَة» (كافي، ج٢، ص١٣١)

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۲، ص۴۱۴.



نکتهی حائز اهمیت این است که بعد از قبول فطرت و پذیرش حاکمیت بعد فطری بر بعد طبیعی و حیوانی و لزوم تابعیت این بعد از نیازها، اهداف و برنامههای فطرت، خوبها و بدهای بعد طبیعی و حیوانی باید ابتدا در چارچوب فطرت سامان پذیرد و سپس به عوامل وانگاها طبیعی، مانند عوامل محیطی و زمانی و مکانی توجه گردد. بهطور مثال، همانطور که قرآن کریم فرموده، لباس برای حفظ انسان از گرما یا سرما است: ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَابِیلَ تَقِیكُمُ الْحَرَّ \_ نحل، ۸۱﴾ ازاینرو، در زمستان به فرزندمان میگوییم «باید لباسی پوشید که سرما نخوری» اما همین لباس در ارتباط با فطرت، تابعی از حیا و بیحیایی است؛ میتواند حیا را تأمین کند یا درجهت بیحیایی مصرف شود. اینجاست که انسان باحیا که میخواهد حیا را در خود تقویت کند، میگوید «من باید این لباس خاص را بپوشم، نه آن لباس را». ازاینروست که قرآن کریم از لفظ «نزال» استفاده میکند و میفرماید: ﴿یَا بَنِی آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَیْکُمْ لِبَاسًا یُوَارِی سَوْءَاتِکُمْ وَرِیشًا \_ اعراف، ۲۶﴾. ا

#### ع-10-9 معيار فضيلت

صفت و فعلی فضیلت محسوب می شود که ریشه در کمال داشته باشد و به یکی از اوصاف کمالیه ی خداوند بازگردد. به تعبیر دیگر، انسان خصلت و رفتاری را ستایش و تقدیس می کند و زیبا می شمرد که تجلی بخش یکی از اسماء و صفات الهی باشد. در حقیقت انسان از همان حیثی که خداوند را پرستش می کند \_ یعنی او را می ستاید یا تقدیس می کند \_ صفت و فعلی را نیز که دارای همان حیثیت باشد فضیلت می شمارد و صاحب آن فضیلت را می ستاید و ارج می نهد. از این رو می توان گفت طبیعت این قبیل خصلتها و رفتارها از مقوله ی پرستش است و از مقوله ی عبادت الهی است. ۲

وقتی به حقیقت پرستش نظر می کنیم و محتوای یک عمل عبادی ـ مثلاً نماز ـ را مرور می کنیم، می بینیم که پرستش عبارت است از از حمد و ستایش خداوند از آنجهت که در کمال و جمال مطلق است و صاحب اوصاف کمالیه و جمالیه است. همچنین عبارت است از تسبیح و تقدیس خداوند از آنجهت که نقص در او راه ندارد و متصف به اوصاف نقص نمی شود. آنگاه که می گوییم خدایا تو زیبایی، تو رحمانی، او را ستوده ایم و حمد کرده ایم و آنگاه که می گوییم خدایا تو از داشتن فرزند منزّهی، او را تسبیح و تقدیس نموده ایم.

همین معیار نیز دقیقاً بر خصایل و رفتارهای انسانها حاکم است. انسان بخشنده و عادل و رحمان را انسانی فضیلتمند میشماریم و انسان بخیل و ظالم را تقبیح میکنیم.

# ۶-۱۵-۵ رابطهی فضیلت با خود عالی انسان

انسان دارای دو مرتبهی وجودی است:

- ۱- مرتبهی حیوانی؛ که دارای کمالات و لذایذ ویژهای است که به آنها ویژگیهای غریزی می گویند.
  - ۲- مرتبهی انسانی؛ که دارای کمالات و ویژگیهای خاصی است که ویژگیهای فطری نام دارند.

مرتبهی حیوانی، مرتبهی دانی و خود دانی وجود انسان را تشکیل میدهد و مرتبهی انسانی، مرتبهی عالی و خود عالی او را. غضب و شهوت از ویژگیهای مرتبهی دانی و عقلانیت و فضیلتخواهی مربوط به خود عالی است.

# ۶–۱۵–۶ قرب و لقاء الهي، فضيلت نهايي انسان

با توجه به اینکه هر فضیلتی به یکی از صفات و اسماء الهی بازمی گردد، وقتی انسان به فضیلتی آراسته می شود، درحقیقت یکی از اسماء الهی را، متناسبا سعهی وجودی خود، متجلی می سازد؛ و از آنجاکه انسان دارای خصلت بی نهایت طلبی است، در کسب فضائل و تجلی بخشی اسماء خداوند متوقف نمی شود و پایان نمی پذیرد: ﴿ یَا آیُهَا الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَی رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَاقِیهِ \_ انشقاق، ۶ ﴾. لذا هرچقدر به تعداد بیشتری از فضائل آراسته شود و هرچقدر مراتب بالاتری از آنها کسب نماید، خود را به خداوند نزدیکتر ساخته و مقرّب آستان

علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج۲، مقالهی ششم، ص۲۰۷ / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۱۳، صص۶۸۵–۷۰۰.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۲، صص۳۹۶–۴۲۳.



خداوند شده است. رسولخدا و اهلبیت عصمت و طهارت الملی که مظهر اتمّ و اکمل اسماء و صفات الهی هستند، مقرّبترین انسانها به خداوند میباشند و به عالیترین مرتبهی وصل و لقاء و دیدار الهی نائل شدهاند که پیش از این تفصیلاً گذشت. ۱

#### ۶-۱۵-۷ ریشههای رذیلت و گناه در انسان

انسان با فطرت الهی آفریده شده و گرایش به فضائل و خوبیها در ساختار خلقتی وی به ودیعت نهاده شده است. ازاینرو محال است که گرایش به رذیلت و گناه نیز در وجود وی تعبیه شده باشد؛ یعنی نمی شود که انسان همان طور که فطرتاً به راستی و عدل گرایش دارد؛ به دروغ و ظلم نیز علاقه مند باشد. آری، انسان می تواند گناه کند و مر تکب گناه شود، اما علت گناه کردن این نیست که ذاتاً به گناه گرایش دارد؛ همچنان که ذاتاً به فضلت علاقه مند است. زمینه ی پیدایش گناه، مرکب بودن انسان از خود عالی و خود دانی یا خود انسانی و خود حیوانی است. وقتی که انسان توجه افراطی به خود حیوانی می کند و شهوات حیوانی خود را اصل قرار می دهد و برای رسیدن به این شهوات ناچار می شود از حد خود تجاوز کند و مالی را مثلاً به دروغ یا ظلم تصاحب کند، گرفتار گناه می شود. نفس امّاره ی به سوء که همان خود حیوانی می باشد، از حد خود تجاوز کرده، برای ارضای تمایلات دانی و قلیل دنیایی انسان را به سوی گناه و رذائل دعوت می کند؛ و از آنجاکه ار تکاب گناه و کسب رذائل با فطرت الهی سازگاری ندارد، انسان در ابتدا با اکراه به سمت گناه می رود و مر تکب گناهان کوچک می شود و معمولاً در مراحل اولیه احساس ناخوشایندی از عمل خود دارد تا اینکه کم کم به عمل زشت عادت کند و به آسانی مرتکب گناه شود.

بنابر آیهی شریفهی ﴿فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا \_ شمس، ٨﴾، انسان میداند که دروغ یا ظلم فجور محسوب میشود و عمل زشتی میباشد؛ بههمین جهت، ابتدا با اکراه آنرا انجام میدهد.

البته مرتبهی حیوانی و خود دانی فیحدذاته نه تنها بد نیست، بلکه بخشی از وجود بشر است که باید متناسببا جایگاه خود رشد کند و به کمالات و لذایذ ویژهی خود دست یابد. گناه و بدی، از آنجا شروع می شود که به این بُعد توجه افراطی می شود و از بُعد الهی انسان غفلت می شود. دین که برنامه ی الهی منطبق بر فطرت است، بشر را به گونه ای تربیت می کند که بُعد الهی راه کمال را بیماید و بُعد حیوانی در حد متعادل رشد کند و نه تنها مانع کمال بُعد الهی نگردد، بلکه مسیر آن را هموار نماید و حرکتش را تسهیل کند.

# ۶–۱۵–۸ حقیقی و واقعی بودن فضیلت

فطری بودن و از سنخ کمال بودن فضیلت سبب می گردد که هویتی عینی و واقعی داشته باشد، نه اعتباری. یعنی مانند هر مفهوم حقیقی که حکایتگر امر بیرون از ذهن است، مفهوم فضیلت نیز دارای مصداق عینی و خارجی می باشد. آنچه در اینجا جنبهی اعتباری دارد، وجوب و «باید»ی است که عقل یا دین آن را اعتبار می کند و انسان را ملزم به خُلق یا فعلی می نماید که آن خُلق یا فعل واقعاً و عیناً از مصادیق فضیلت محسوب می شود؛ به همان وجهی که در ختان و حیواناتِ موجود از مصادیق در خت و حیوان می باشند. حرکت انسان به سوی کسب فضائل، مانند سیر تکاملی کودک به سوی نوجوانی و جوانی و نیز دانه به جوانه و در خت است. همان طور که آن سیر تکاملی به معنای رسیدن به واقعیاتی عینی، اما برتر از واقعیت قبلی است، انسان نیز که با انجام فعل اختیاری و تلاش خود صاحب فضیلت شده است، به مرتبهای برتر از حقیقت انسانی دست یافته که واقعیت وجودی او را ارتقاء بخشیده و او را واقعاً با شخصی که فاقد این ویژگی است، متفاوت می کند.

١.٨٥

<sup>ٔ</sup> در دعاهای مأثور از ائمه اطهار ﷺ که بیان کننده ی خواستها و مطلوبهای حقیقی انسان است، لقاء و دیدار و وصل و قرب بهعنوان عالی ترین غایت

انسان، معرفی شده است، ازجمله در دعای صباح، دعای کمیل، دعای شعبانیه و مناجاتهای خمسعشر. ۲ علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فسلفه و روش رئالیسم، ۲۶، مقاله ششم، ص۱۹۳.



# مانی نظام تربیتی 8-18- **چالشها**

| د تيتر بحث                           | چالش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۶<br>۳–۶ ترکیب<br>انسان از روح و بدن | نفی روح در انسان شناسی و روان شناسی جدید یا فروکاهی آن به روان و اعصاب؛ تکساحتی دیدن انسان در انسان شناسی مدرن و تلقی حیوان پیچیده از انسان؛ فروکاهی غایات انسان به غایت بعد مادی و نادیده گرفتن یا تبعی قرار دادن غایات روح؛ در نظر نگرفتن غایات بعد مادی و بی توجهی به آن.                                                            |
| 8-۵- مراتب و ا<br>شئون روح ا         | تکساحتی پنداشتن وجود انسان و انحصار وجود انسان در بُعد مادی یا غفلت از بُعد معنوی و توجه افراطی به حقیقت مادی وی در عصر حاضر؛ انحصار هدفهای زندگی انسان به هدفهای مربوط به ساحت مادی وی؛ انحصار خوشبختی انسان به رفاه مادی و تمتعات و لذائذ جسمانی و بدنی وی.                                                                           |
| ۶-۶- فطرت الهي                       | نفی فطرت الهی و لوازم آن در فلسفه اخلاق، فرهنگ، سبک زندگی، غایت و هدف در تمدن جدید و فرهنگ مدرن؛<br>فرهنگ مدرن؛<br>تفاوت دیدگاه اسلام دربارهی فطرت با دیدگاه فلاسفهای چون دکارت و کانت که معتقد به مفاهیم<br>اولیه و مادرزادی برای انسان هستند.                                                                                         |
|                                      | نگاه مارکسیستها و اگزیستانسیالیستها به انسان که وی را موجودی فاقد هدف و جهتگیری اولیه میدانند. نگاه نظام غرب به خیر و فضیلت، نگاهی کارکردی است و توجهی به جنبهی کمالی خیرات و فضائل ندارد؛ بهگونهای که افعال اخلاقی را صرفاً برای قوام جامعه و یا سود و منفعت شخصی، ضروری میداند.                                                       |
|                                      | در اخلاق سکولار، اخلاق واحدی توصیه نمی شود و فضائل اخلاقی نسبی هستند. در این نگاه، اخلاق توسط خود انسان برای کنترل روابط بین افراد، ایجاد شده است. چنین نگرشی به فضائل اخلاقی، جنبه ی معامله گری دارد و درنتیجه هیچ ضمانت اجرایی درونی ندارد. انسان غربی اخلاق را تا جایی رعایت می کند که به حقوق دیگران تجاوز نشود و همین حد را نیز به |
| ۹-۷-۷-۶ گرایش ۱<br>به خیر و فضیلت ،  | این خاطر رعایت میکند که دیگری نیز حقوق او را زیرپا نگذارد. در نتیجه، آنگاه که قدرت فائقای شکل بگیرد (مانند نظام امپریالیستی فعلی) اخلاقاً خود را مجاز به هر عملی میبیند.                                                                                                                                                                |
| )                                    | نظام سرمایهداری همهی اصول اخلاقی و حداقلیِ انسان غربی را نیز زیرپا گذاشته است. البته ممکن است برای جوامع خودشان تا حدی به این اصول پایبند باشند ولی از کشورهای جهان سوم درجهت منافع خود بهرهکشی میکند.                                                                                                                                  |
| 1                                    | از نظر اگزیستانسیالیستها انسان بین خیر و شر معلق است، یعنی هم استعداد خیر دارد و هم استعداد شر. از نظر آنها وجود انسان مقدم بر ماهیت است و با عمل خودش ماهیت خودش را معلوم می کند؛ این نظر، ریشه در جهانشناسی غربی دارد که بحث نوعیت و صفت ذاتی برای اشیاء در آن مطرح نیست.                                                             |
| ۱ گرایش به جمال و                    | در عصر حاضر، زیبایی به زیباییهای مادی منحصر شده و زیباییهای معنوی درخدمت زیباییهای مادی قرار گرفته است. از پیامدهای این نگاه، زیبا جلوه کردن زیباییهای غیرحقیقی مانند توجه به زیبایی اندام و زشت جلوه کردن زیباییهای معنوی مانند عفاف میباشد.                                                                                           |

| در خلاقیتِ عصر جدید، ملاک، سلطه بر طبیعت است و از پیامدهای آن، نابودی در دهههای اخیر به حفظ و اصلاح محیط زیست توجه ویژهای پیدا شده، ولی ای کار اخلاقی، بلکه بهخاطر جلوگیری از نابودی خود است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١٣             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| در عصر حاضر مسأله پرستش دچار تغییر مصداق شده است و سرمایهدار گراگ خود درآورده است؛ به گون پرستش و نیایش جاهلیت را با صورتهای جدیدی چون هنرمندان، بازیگران سینمایی، سیاستمد قهرمانان ورزشی ارائه کرده است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11             |
| یکی از بزرگترین چالشهای تربیت دینی با سبک زندگی امروزه، در جهت با انسان بهسمت بُعد مادی زندگی است. براساس انسانشناسی حاکم بر دنیای غربه است و هیچ جنبهی ماورا الطبیعی ندارد. در چنین نابی بینهایت طلبی بینهایت طلبی در آنها می                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 10             |
| نسان در کمالات از نتایج مصرفگرایی بیحد و حصر، استفاده ی بیرویه از طبیعت و نعمات دنیوی در مد، ساختن مواد شیمیایی تحریک کننده، رقابتی شدن اقتصاد و قدرت بدور کمالات اخلاقی است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 18             |
| <ul> <li>۷-۷-۶ فطری</li> <li>با غلبه ی نگاه مادی به انسان در عصر جدید، نمی توان یک هدف حقیقی ماور ودن هدف خلقت</li> <li>تعریف کرد، چون چنین انسانی، ذات معینی ندارد که در جهت بالفعل کردن آنها فانسان</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۱۷             |
| یکی از بزرگترین چالشهای عصر حاضر، عدم توازن میان عقل نظری و عقل عمله گرچه در حوزه ی عقل نظری پیشرفت قابل ملاحظهای کرده است، اما در حوزه پیشرفت نکرده، بلکه گامهایی نیز به عقب برداشته است. در این تمدن، حیات چیزی جز لهو و لعب نیست: ﴿اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَیَاةُ اللَّنْیَا لَعِبٌ وَلَهُوِّ ـ حدید، ۲۰٫۵ منده و تمام تلاشها صرف رسیدن به لذایذ دنیایی شده است. نظام تربیتی حاکم بر جهان نیز درخدمت چنین نگرشی است و بدان اصالت می نظری و عملی نظری و عملی بهاشتباه دوره ی عقل گرایی نامیده شد به به به به این عبادت خدای رحمان انجا رضوان الهی کسب می گردد. » ا و اگر دوره ی جدید عبودیت و بندگی نیست، دوره ی | ١٨             |
| تفسير عقل در دورهى مدرن و قرار دادن آن دربرابر ايمان دينى و ديندارى؛  خارج كردن عبوديت و ايمان دينى از حوزهى عقلانيت مدرن؛  رابطهى عقل و رابطهى عقلانيت مدرن با آنچه كه در اسلام تحتعنوان هوى و جهل آمده است؛  اصل شدن ظاهر حيات دنيايى در دورهى مدرن، مهم ترين چالش ميان عقل و هيئلمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ * أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ  وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ بِلِقَاء رَبِّهِمْ لَكَافِرُونَ _ روم،                                                         | 19<br>70<br>71 |
| عصر حاضر، عصر حكومت مطلق اميال و خواستههاى نفسانى است، نه آنچه كه مىداند. ازاينرو سامان و نظام اجتماعى فقط تابع اين اصل كلى است كه انس خواستهها و اميال خود مطلقاً آزادند، مگر اينكه سبب تعرض به ديگرى شود (عقل آزاد، عقل رسيدن به خواستهها و اميالش گردد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | خ ۲۳           |



مبانی نظام تربیتی



| 200 | a alala | a co   | \_ |
|-----|---------|--------|----|
| 60  | QI'     | 300    |    |
| وق  | مامهاه  | الحادا | 19 |

|           | اسير)                           | در چنین تمدنی، عقل، اسیر خواستهها و قوای شهوانی و غصبی است و یک استفاده ی حداقلی از آن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
|-----------|---------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 74        |                                 | می شود؛ استفادهای در همین حد که نظم اجتماعی به هم نخورد و حیات بشر به مخاطره نیفتد. استفاده ی نابجا از قدرت تفکر و خلاقیت و آزادی تفکر گاه منجر به بدعتگذاری در دین شده است، به نحوی که مشاهده می شود برای سازگاری با تمدن جدید و همراه کردن مردم با آن، اموری را که نزد شارع مذموم و حرام است، وارد دین و اموری را که نزد شارع ممدوح است، از دین خارج نمایند. در حالی که تفکر در دین به معنای تبیین حقایق دینی و تطبیق ثابتات دین بر متغیرهای زمان یعنی یک اجتهاد پویا ولی منطبق با اصول دین می باشد. اساساً خلاقیت بایستی در مسیر رشد و کمال انسانی (که در چارچوب دین است) به کمک فرد آید و اگر از این ابزار خدادادی در جهت تخریب و یا دگرگون کردن چارچوب دین بهره گرفته شود، دیگر آن خلاقیت برای فرد فایدهای نخواهد داشت و حتی خلاقیت بیشتر در این جهت، ضرر بیشتری به بار خواهد آورد. بنابراین خلاقیت باید به نحوی رشد حتی خلاقیت بیشتر در این جهت، ضرر بیشتری به بار خواهد آورد. بنابراین خلاقیت باید به نحوی رشد دید که موانع رشد را از سر راه انسان بردارد، نه اینکه مسیر حرکت را از تعالی به رکود تغییر دهد. | , |
| 10        | 3-7-8- مختار<br>بودن انسان      | امکان شکلگیری نظام تربیتی شیطانی و فاسد، برای ضلالت و به گمراهی کشاندن انسانها توسط<br>انسانهای ظالم و شیطانصفت.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| 79<br>1-9 | -4-4- خسران                     | یکی از چالشهای عصر جدید این است که هدف زندگی برخاسته از هدف خلقت نیست و اشکال بعدی اینکه اساساً عبودیت بهعنوان هدف خلقت مطرح نیست.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
|           | در زندگی                        | زندگیِ مدرن یک حلقه سرگردان و تلفکنندهای است درجهت اهدافی صرفاً مادی. برای مثال، افراد در طول هفته تلاش میکنند تا آخر هفته به تفریح بپردازند؛ که این نتیجهای جز خسران و غرق در زندگی دنیا شدن در پی نخواهد داشت.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| 1 /       | ۶-۹-۲- موانع<br>رشد و کمال ــ   | بی توجهی به شیطان در برنامههای تربیتی در دنیای امروز و نادیده گرفتن آن. حتی از منظر غرب،<br>شیطان وجود شخصی و خارجی هم ندارد، بلکه تنها یک سمبل و نماد است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| ۲۹        | شيطان رجيم<br>(ابليس)           | پیدایش مکتبهای شیطانپرستی و زشتیزدایی از او.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| ٣٠        |                                 | کاهش نقش خانواده در تربیت؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| ٣١        |                                 | از هم پاشیدگی خانواده در عصر جدید؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| וו        | - <b>۱۰</b> اقتضائات<br>        | وجود عوامل مخرّب فرهنگی، ارتباطی و؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| 77        | برونی در مسیر<br>رشد و کمال     | وجود کانونهای ضددینی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| 74        | <i></i>                         | رویکردهای سکولار در تربیت؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| ٣۵        |                                 | نظریههای اخلاقی منهای دین؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| 17        | ۱۱– دو مرحلهای<br>ن زندگی انسان | چالش اصلی میان نگرش الهی با نگرشی است که حیات انسان را به حیات دنیوی منحصر می کند و از حیات اخروی به کلی غافل است. با توجه به ویژگیهای فطری، مانند میل به کمال مطلق و جاودانگی، که در هر انسانی هست، آنان که زندگی خود را منحصر در همین دنیا میدانند، به پوچگرایی میرسند. درنتیجه یا به یأس و ناامیدی دچار شده و شادابی و نشاط زندگی را از دست می دهند یا راه غفلت از مرگ را درپیش می گیرند و خود را به هر کاری سرگرم می کنند تا آینده ی تاریکی را که برای خود فرض کردهاند، فراموش نمایند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| TY        | ۶–۱۲– حیات<br>خانوادگی (بعد     | پیدایش نهضت فمینیسم به عنوان یک نهضت فلسفی، اجتماعی و سیاسی؛ که در شروع همچون جریانهای شیطان پرستی، عرفانهای نوظهور و موسیقیهای رپ و به عنوان نهضتهای ضدسرمایه داری مطرح بودند ولی درنهایت به بازوی سرمایه داری تبدیل شدند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |



|   | •                                                                                                                                                                              | <u>'</u>                    |      |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|------|
|   | نگاه مدرن به زن، مرد، پدر، مادر، فرزند و کارکرد خانواده؛ در این نگاه، کارکرد خانواده تغییر یافته                                                                               | خانوادگی حیات               |      |
| , | است و وظیفهی اول خانواده، اقتصاد و تأمین معاش شده است. در اینصورت اعضای خانواده صرفاً                                                                                          | انسان)                      | ٣٨   |
|   | نیروی کار جامعه هستند؛ که یکی از پیامدهای آن، الگوی «فرزند کمتر، زندگی بهتر» است.                                                                                              |                             |      |
|   | ظهور نهادهایی در کنار خانواده برای بزرگ کردن فرزند و تربیت او؛ بهعلت اینکه زیبایی برای زن                                                                                      |                             | ٣٩   |
|   | اصل و از مادری هم مهمتر شده است، حاضر به تولید نسل و شیر دادن به کودک نمی شود تا از                                                                                            |                             | , ,  |
|   | زیبایی جسمی او کاسته نشود.<br>فرهنگ برهنگی و تقابل آن با فلسفهی خلقت؛                                                                                                          |                             | ۴,   |
|   |                                                                                                                                                                                |                             | 41   |
|   | در لیبرالیسم، هوس فقط با هوس، و میل فردی فقط با میل فردی محدود می شود.                                                                                                         |                             |      |
|   | مقدس شمردن تجرد و گناه پنداشتن رابطهی جنسی در مسیحیت کاتولیک ؛                                                                                                                 |                             | 47   |
|   | عیب پنداشتن ازدواج توسط کشیشان؛                                                                                                                                                |                             | 44   |
|   | تغییر در اهداف خانواده و حداقلی شدن هدف آن؛ در دوران گذشته در جوامع غربی، خانواده هم                                                                                           |                             |      |
|   | فضایی برای رفع تمایل جنسی بود و هم فرزندداری و تربیت فرزند. با آزاد شدن فضای جنسی و از<br>بین رفتن آداب و رسوم، جوامع غرب به این سمت رفت که نیازهای جنسی خود را از طریق روابط  |                             | 44   |
|   | بین رفت ۱۵۱ب و رسوم، جوامع عرب به این سمت رفت که تیارهای جنسی خود را از طریق روابط<br>دوستی یا نهادهایی که تأمینکننده ی این نیاز میباشند، پاسخ دهد. فرزندداری و تولیدمثل نیز   |                             | ' '  |
|   | توسی یا مهافته این فیده این مشکل از ایرای فرد درآمد.<br>به صورت یک هدف فرعی و تا اندازه ای مشکل از برای فرد درآمد.                                                             |                             |      |
|   | تبدیل خانواده به سرپناهی برای بودن در خانه، نه زندگی خانوادگی ؛ از نتایج این نگاه، امکان                                                                                       |                             | 10.1 |
|   | همزیستی دو زن یا دو مرد با یکدیگر است.                                                                                                                                         |                             | 40   |
|   | تبدیل اعضای خانواده (family) به اعضای خانه (household)                                                                                                                         |                             | 49   |
|   | گسترش خانوادههای تکسرپرست؛                                                                                                                                                     |                             | 47   |
|   | بحرانهای اقتصادی زنان مطلقه یا بیوه با از دست دادن شوهران خود و لزوم تنظیم بیمههای قوی                                                                                         | -1-17-8                     | 41   |
|   | برای ادامهی زندگی عزتمندانهی ایشان.                                                                                                                                            | ۱-۱۱-۲<br>کارکردهای خانواده | 1 77 |
|   | عدم انحصار ارضاء جنسی به ازدواج و محیط خانواده؛ در غرب جدید در این نوع ارضاء جنسی صرفاً                                                                                        | كر كركشائي حكوادة           |      |
|   | رضایت طرفین شرط است و تنها تجاوز به عنف خلاف دانسته شده که البته اکثر خانمها از ترس                                                                                            |                             |      |
|   | آسیبهای بعدی از شکایت و اعتراض منصرف میشوند.(اگر تنها راهحل ارضاء جنسی ازدواج باشد                                                                                             |                             | 49   |
|   | ولی برای تسهیل آن تدبیری اندیشیده نشود، خودبهخود جامعه بهسمت ارضاء این میل از هر طریقی                                                                                         |                             |      |
|   | مىرود.)                                                                                                                                                                        |                             |      |
|   | توجه افراطی به ازدواج موقت به جای ازدواج دائم برای ارضای میل جنسی در جوامع اسلامی: ازدواج                                                                                      |                             |      |
|   | موقت تنها در وضعیت عسر و حرج توصیه میشود و باید به این پدیده بهعنوان دارو و نه بهعنوان سیاست و فرهنگ جامعه نگاه کرد. زیرا فراگیر شدن این امر عوارض جبرانناپذیری را در پی دارد؛ |                             |      |
|   | ازجمله اینکه محدود به موارد ضروری نمی شود و ممکن است مردان از روی هوس به سمت آن سوق                                                                                            |                             | ۵٠   |
|   | پیدا کنند، سن ازدواج افزایش می یابد، بنیان بسیاری از خانوادهها سست می شود، و درنهایت باعث                                                                                      |                             |      |
|   | پی می شود که ازدواج دائم در اولویت بعدی قرار گیرد.                                                                                                                             |                             |      |
|   | نقش مخرّب سکس در جوامع امروز، بهخصوص در اخلاق اجتماعی و درنتیجه تبدیل شدن تجارت                                                                                                |                             |      |
|   | سکس به یکی از پرسودترین تجارتها                                                                                                                                                |                             | ۵۱   |
|   | تلقی مسیحیت کاتولیک از اینکه ابتدا زن بار گناه را بر دوش کشیده و اینکه او همنشین شیطان شده                                                                                     |                             | ۵۲   |
|   | است؛                                                                                                                                                                           | ۶–۱۲–۲ زن و مرد             |      |
|   | سواستفادهی نظام سرمایهداری از زن و تبدیل آن به کالایی درجهت کسب ثروت و اولویت یافتن                                                                                            |                             | ۵۳   |
|   | جنبهی جسمانی او بر عواطف مادری.                                                                                                                                                |                             |      |



مانی نظام تربیتی

| 8 00   | \$      | De la | CO.   |   |
|--------|---------|-------------------------------------------|-------|---|
| 60     | Q<br>Ge | ٥                                         | 100 A |   |
| وقلياه | مصاد    | -618                                      | الكا  | 9 |

تشابهگرایی در ویژگیها و قابلیتهای زن و مرد؛ تشابه گرایی در کارکردهای زن و مرد: نقش اجتماعی، نقش اقتصادی و...؛ ۵۵ 59 تشابه سازی در حقوق و مسئولیتهای زن و مرد در جامعه و همسران در خانواده؛ عدم تناسب شغلها و رشتههای انتخابی توسط زنان با ویژگیهای و نقش آنها در خانواده. 24 یکسانی نظام آموزشی دختران و پسران، ورود حداکثری دختران به دانشگاه، افزایش حضور دختران در دانشگاهها، کسب شغلهای بیشتر توسط دختران و بیکاری پسران، افزایش سن ازدواج و بهتبع آن ۵۸ گسترش فساد اخلاقی، از دواجهای ناهمگون و درنتیجه از دواجهای ناموفق. عدم برنامهریزی برای بهتعادل رساندی جمعیت دختران و پسران در دانشگاه متناسببا شغلها و 49 نیازهای آیندهی جامعه. پذیرش شغل توسط کثیری از زنان بدون توجه به مسئولیتهای مادری، بهنحوی که به شغل نگاه ارزشمندتری نسبتبه مادری دارند. پیامدهای چنین نگرشی که جامعه را تحتتأثیر قرار داده است، عبارتند از: دور شدن زن از وظیفهی اصلی خود (مادری)؛ حق تلقى شدن شاغل شدن زنان، بدون نياز به اذن شوهر؛ تقلیل روحیهی پدری از صلابت و روحیهی مادری از عطوفت و مهربانی؛ تغییر ملاکهای انتخاب زن و مرد برای ازدواج؛ بهوجود آمدن رفتارهای متناقض در زن و مرد و تبدیل شدن آنها به موجود اجتماعی صرف بهجای توجه به حیثیت تربیتی آنها در خانواده؛ عدم التزام زن و شوهر به یکدیگر و بههم خوردن الگوهای روابط جنسی؛ حضور حداکثری زنان در مشاغل خدماتی و بروز آسیبهایی جدی به خانواده از این ناحیه. نگاه منفی به فضائل اخلاقی «حیا» و «غیرت» در عصر جدید. 91 بی توجهی به وجوه خاص تربیتی دختر و پسر و درنتیجه تشابه قائل شدن بین نقش دختران و پسران در جامعه و خانواده، نقش پیدا کردن زن در تأمین نیاز اقتصادی خانواده و دور شدن وی از وظایف ۶–۱۲–۳ یدری و اصلی خود بهعنوان کانون عاطفه، آرامش و تربیت در خانه. مادري عدم آموزش کافی برخی پدران و مادران برای تربیت فرزند در دورهی جدید و درنتیجه پیدایش 84 گونهای از فرزندسالاری در خانوادهها. فرهنگ شرکآلود غرب، سبب بهجهل کشاندن جوامع و دوری آنها از تفکر و تعقل حقیقی شده است. 94 بنابراین نوعی فرهنگ جاهلانه شکل گرفته است. چالش بین سبک زندگی مـدرن و سـبک زنـدگی دینـی؛ در همـهی ابعـاد مـادی و روحـی، فـردی و 80 ۶-۱۳-۱ فرهنگ اجتماعی، دنیوی و اخروی. (جوانان و دانشآموزان بیش از هر گروه دیگری در معرض این چالش هستند، چون در بازهی سنی خاصی هستند که از بیشترین اثرپذیری برخوردارند.) ترویج گستردهی فرهنگ غربی توسط ابزارهای رسانهای اعمّ از اینترنت، موبایل، ماهواره، شبکههای 99 اجتماعي و.... تقابل بنیادین فرهنگ غرب و فرهنگ اسلامی در مبانی فکری و سبک زندگی. برخی از ویژگیهای ۶-۱۳-۶ ملاک فرهنگ غرب \_ که در نقطهی مقابل فرهنگ اسلامی است \_ عبارت است از: 94 اساسى تمايز احساس بینیازی از غیب و استقلال از پروردگار؛ فرهنگها قطع ارتباط با خدا در زندگی روزمره، حتی در ادبیات رایج زندگی؛ تعريف سعادت بهعنوان رفاه اجتماعي؛

|                   | ( |
|-------------------|---|
|                   |   |
| دانتكاه امام صادق |   |

|                                  | '                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                  | نگاه ابزاری به طبیعت و تلاش برای سلطهی بیحد و حصر بر آن؛                                                                                                                                                                                                             |
|                                  | تشابهسازی میان زن و مرد؛                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                  | تقلیل کارکرد خانواده به رابطهی جنسی زن و مرد؛                                                                                                                                                                                                                        |
|                                  | از بین رفتن حریمها و حرمتهای دینی (مانند نجس بودن خون، حرام بودن برخی گوشتها و                                                                                                                                                                                       |
|                                  | غذاها)؛                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                  | افراط در امور مباح (مانند ورزش، غذا، لباس و)؛                                                                                                                                                                                                                        |
|                                  | e                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| -4-14-8                          | منحصر کردن سنتها و قوانین، به قوانین مادی و دنیایی در تفکر سکولار و مدرن.                                                                                                                                                                                            |
| سنتهای حاکم بر                   | ناظر به سنت ابتلاء و امتحان: شکنندگی و عدم تحمل انسانها دربرابر مشکلات و ابتلائات و                                                                                                                                                                                  |
| ت<br>زندگی انسان                 | رویآوری به روشهای غیراصولی مانند معنویتهای کاذب و شیوههای روانی نامناسب برای رسیدن                                                                                                                                                                                   |
| ر ده کی اسان                     | به آرامش.                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                  | دیدگاههایی که برای تاریخ انسانها معتقد به آیندهای نیستند؛                                                                                                                                                                                                            |
|                                  | دیدگاههای صهیونیستی دربارهی منجی و آیندهی تاریخ؛                                                                                                                                                                                                                     |
| ۶–۱۳–۶ آیندهی                    | تأثیر دیدگاههای صهیونیستی در مسیحیان پروتستان؛                                                                                                                                                                                                                       |
| جامعهی بشری                      | اقدامات فرهنگی، اجتماعی و سیاسی صهیونیسم درمقابله با منجی حقیقی؛                                                                                                                                                                                                     |
|                                  | دیدگاههای معتقد به انفعال انسان در برابر آینده، مانند دیدگاه انجمن حجتیه، دیدگاه تسلیم در برابر                                                                                                                                                                      |
|                                  | حاكميت تمدن غرب                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (2 44 4.5 6                      | نظریات مربوط به نسبی و سلیقهای بودن فضائل و اعتباریات؛                                                                                                                                                                                                               |
| ۶–۱۴–۳ ثابت و<br>مطلق بودن فضائل | نظریات مربوط به قطع رابطهی میان هست و باید (قضایای حقیقی از اعتباری)؛                                                                                                                                                                                                |
| در دو بعد فرد و                  | نظریات مربوط به تابع قرار گرفتن بُعد روحی و روانی نسبتبه بُعد حیوانی و مادی؛                                                                                                                                                                                         |
| جامعه)                           | فرهنگ نسبی گرایی و مادی گرایی حاکم فضیلت در سبک زندگی، روابط اخلاقی، روابط اقتصادی،                                                                                                                                                                                  |
|                                  | هنر، ادبیات و مانند آنها.                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                  | تکساحتی دانستن انسان، در انسانشناسی مدرن و منحصر کردن انسان به بُعد مادی و حیوانی و                                                                                                                                                                                  |
|                                  | ف ساحتی فانستان و انسان ساسی شارن و معطور کردن انسان به بعد شاوی و حیوانی و                                                                                                                                                                                          |
|                                  | فروکاهی وجود انسان به خود دانی؛                                                                                                                                                                                                                                      |
| -V-14- <i>9</i>                  |                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۶-۱۴-۷<br>ریشههای رذیلت و        | فروکاهی وجود انسان به خود دانی؛                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                  | فروکاهی وجود انسان به خود دانی؛<br>جهتگیری برنامههای فردی و اجتماعی در دنیای امروز برای ارضای بُعد حیوانی و مادی؛                                                                                                                                                    |
| ریشههای رذیلت و                  | فروکاهی وجود انسان به خود دانی؛<br>جهتگیری برنامههای فردی و اجتماعی در دنیای امروز برای ارضای بُعد حیوانی و مادی؛<br>جهتگیری علم و تکنولوژی بهسمت اهداف و غایات بُعد مادی و حیوانی انسان؛<br>شکلگیری نظریات جامعهشناسی و روانشناسی در سایه و ظلّ انسانشناسی تکساحتی؛ |
| ریشههای رذیلت و                  | فروکاهی وجود انسان به خود دانی؛<br>جهتگیری برنامههای فردی و اجتماعی در دنیای امروز برای ارضای بُعد حیوانی و مادی؛<br>جهتگیری علم و تکنولوژی بهسمت اهداف و غایات بُعد مادی و حیوانی انسان؛                                                                            |



# فعل شنم: انسان ثنائی وانشگاه امام صادق

# مانی نظام تریتی ۶-۱۷- نشانگرها (دلالتها)

| دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تيتر بحث                        | کد |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|----|
| در تربیت دینی، جایگاه ورزش و انواع آن باید مشخص شود. ورزش برای تندرستی، موجب سلامت جسم و روح میشود؛ به گونهای که با ورزش و تفریح جسمانی سالم روح انسان به آرامش میرسد و توانایی بیشتری برای پیشرفت خود پیدا می کند.                                                                                                                                                                                                                                                               | ۶-۳- ترکیب انسان                | ١  |
| بهمنظور نیل به اهدافی که برای ورزش در تربیت طراحی می شود، بهتر است در نظام اسلامی، ورزشگاهها و باشگاههای ورزشی در کنار محل تحصیل باشد، تا بدینوسیله از فضای تربیتی دور نباشد. جریان سازی اجتماعی نیز باید باعث ایجاد علاقه و جلب توجه مردم به ورزش همگانی شود و ورزش قهرمانی در مرحله ی دوم اهمیت قرار گیرد.                                                                                                                                                                      | از روح و بدن                    | ۲  |
| با توجه به جاودانگی روح، نظام تربیتی و اهداف آن باید بهنحوی تنظیم شود که علاوهبر سامان<br>یافتن حیات دنیایی، سعادت جاودانهی پس از مرگ از طریق آن فراهم گردد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۶-۴- مجرد و<br>جاودانه بودن روح | ٣  |
| نظام تربیتی باید با توجه به دو ساحت وجود انسان تدوین گردد و در همهی اجزای این نظام به هر<br>دو ساحت توجه شود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                 | ۴  |
| نظام تربیتی باید هدف اصلی خود را پرورش و استکمال روح و عالیترین مرتبه ی روح که روح انسانی است، قرار دهد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                 | ۵  |
| نظام تربیتی باید به گونهای سامان دهی شود که میان خواسته و اهداف روحی و نیازها و اهداف بدنی تزاحم پدید نیاید و بین نیازهای غریزی و نیازهای روحی او ضدیتی حاصل نشود. خداوند متعال رابطهای بین جسم و روح انسان قرار داده است، به گونهای که اگر به نیازهای غریزی مطابق با دستورات شرعی پاسخ داده شود، روح انسان مسیر کمال را بهتر می پیماید. درواقع تأمین غرایز در محدوده ی شرع نشاطی در انسان ایجاد می کند که به روح او نیز منتقل می شود و در این حالت جسم و روح انسان آرامش می یابد |                                 | ۶  |
| نظام تربیتی و بهخصوص اهداف آن باید بهگونهای تدوین و تعیین شود که در اصل، زمینهی شکوفایی مرتبهی انسانی را فراهم کند، البته بهنحوی که سایر مراتب طولی روح نیز به کمال خود نائل گردند. بنابراین در اصول تربیتی باید «اصل اولویت» ساحتها و مراتب طولی مورد توجه قرار گیرد.                                                                                                                                                                                                            | ۶–۱۱– مراتب و<br>شئون روح       | ٧  |
| با توجه به تربیتپذیری روح و امکان تغییر دادن خُلقیات و صفات کسبشده و کسب صفات و خُلقیات جدید، باید هر فردی برای تکامل و سعادت خود برنامهی تربیتی داشته باشد. همچنین باید خانواده و نیز نظام اسلامی حاکم بر جامعه در محدودهی مسئولیتهای خود، برنامهی تربیتی تنظیم نمایند.                                                                                                                                                                                                          | با<br>خ<br>با                   |    |
| در تعیین اهداف و برنامههای تربیتی، درعین اولویت دادن به اهداف روحی و تابع کردن اهداف جسمی نسبتبه اهداف روحی باید به تأثیر متقابل جسم و روح بر یکدیگر توجه کرد. همچنین در هنگام شناسایی عوامل و موانع رشد و تربیت هر بُعد، باید عوامل و موانعی که ناشی از تأثیر یک بُعد بر بُعد دیگر است را شناسایی نمود و در برنامهریزی دخالت داد.                                                                                                                                                |                                 | ٩  |
| تأثیر قبول فطرت در تعریف تربیت و حقیقت آن؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                 | 1+ |
| شناخت غایت و هدف فطری اولین گام مهم (یا اصلی ترین گام) در طراحی نظام تربیت است. یعنی غایت و هدف تربیت یک امر تعیینی نیست که بتوان مطابق با مکاتب مختلف، اهداف مختلف به تربیت داد. غایت تربیت، یک امر انکشافی است و انسان باید آنرا کشف کند و بهدست آورد. ضرورت طراحی و تدوین برنامه ی تربیتی مشترک برای همه ی انسانها، درعین توجه به تفاوتهای                                                                                                                                     | ۶-۶- فطرت الهي<br>انسان         | 11 |
| عرورت فراسی و تعرین برخمدی فربیتی استار کا برای استان کا استان کا استان فراسی و تعرین برخمدی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                 |    |

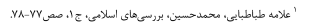
مبانی نظام تربیتی

| _ | دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تيتر بحث                          | کد |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|----|
| , | فردی، قومی، اقلیمی و…؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                   |    |
|   | واحد بودن هدف بنیادی تربیت در همهی انسانها؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                   | ١٣ |
|   | توجه دادن به خود فطرت الهی در برنامهریزی تربیتی و بارور کردن آن و زدودن غبار غفلت از آن.<br>لزوم تربیت فرزند از طریق روبرو کردن وی با سختیها؛ چراکه طی مسیر کمال بدون سختی<br>امکانپذیر نیست و لذا میبایست از همان ابتدا فرزند با سختیهایی متناسب سن خود روبرو شود.                                                                                                                                                                        |                                   | 14 |
|   | هدف اولی و مبنایی قرار گرفتن گرایشهای فطری: «حقیقتجویی»، «گرایش به خیر و فضیلت»، «گرایش به زیبایی»، «گرایش به خلاقیت و ابداع» و «گرایش به پرستش و عبودیت».                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                   | 10 |
|   | تربیت همهجانبه، تربیتی است که بتواند همهی این گرایشها را پوشش دهد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                   | 18 |
|   | یکی از ویژگیهای تربیت اعتدالی، تربیتی است که بتواند رشد متوازن این گرایشها را میسر سازد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                   | ۱۷ |
|   | تربیت، مانند نقش عوامل بیرونی در رشد یک نهال و رسیدن آن به درخت است. رشد، یک حرکت درونی و تکوّن واقعی است که بهدست خود متربّی و با اختیار و ارادهی وی صورت می گیرد. مربّی و سایر عوامل تربیتی علل معدّهای هستند که زمینه ساز حرکت درونی و رشد و بالندگی ارادی و اختیاری وی می شوند.                                                                                                                                                        | ۶–۷–۲ گرایشها و                   | ۱۸ |
|   | راه تربیت بُعد روحانی در کنترل گرایشهای جسمانی قرار داده شده است و هرچه میزان مقاومت فرد نسبتبه گرایشهایی که صرفاً جنبهی جسمانی دارد بیشتر شود، امکان تربیت معنوی و روحانی فرد افزایش مییابد. این نکته را باید از کودکی در تربیت فرزند درنظر داشت.                                                                                                                                                                                         | استعدادها                         | 19 |
|   | نظام تربیتی یک نظام واحد دارد که متناسببا سطح عوام جامعه، تعریفی عمومی از تربیت ارائه میدهد و درعینحال به گونهای است که براساس ظرفیت افراد دارای انعطاف فراوان است و تربیت خاصِ افراد مبتنی بر آن تعریف می شود. لذا خوراکهای تربیتی باید به گونهای تنظیم شود که از طرفی خواص جامعه، از رسیدن به کمالات والاتر محروم نشوند و ازطرف دیگر، در سطح عوام جامعه نیز بیزاری از خیر و فضیلت و عبادتها ایجاد نشود و به تدریج سطح بالاتری عرضه گردد. |                                   | ۲٠ |
|   | یکی از برنامههای اساسی تربیت، باید تربیت بُعد خیر و فضیلت انسانی باشد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                   | 71 |
|   | نظام تربیتی باید به گونهای باشد که هر انسانی به طور طبیعی فضائل اخلاقی را درک کند تا اولاً گرایش بالقوه ی او به فضائل، بالفعل و شکوفا شود؛ و ثانیاً بتواند راه تبدیل این گرایشها به صفت کمالی در وجود انسان را بیابد. زیرا دلیل اینکه خداوند لذت و شوق این گرایشها را در انسان قرار داده است، این است که به عنوان یک صفت کمالی در انسان ایجاد شود.                                                                                         | ۶-۷-۲-۲ گرایش<br>به خیر و فضیلت   | ۲۲ |
|   | برعهده گرفتن نقشهای مختلف اجتماعی، میتواند بستری برای به کمال رساندن گرایشهای فطری انسان به خیر و فضیلت قرار گیرد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                   | ۲۳ |
|   | زیبایی عالِم به علم اوست و زیباییِ علمِ عالم به وجود تناسب و سازگاری در علم اوست. علم عالم نیز باید با صفات دیگرِ او متناسب باشد. از طرفی زیبایی و تناسبِ میان رابطهی قوای غضب و شهوت و عقل در انسان باید به گونه ای بنا شود که هر دو قوه ی غضب و شهوت را تحتسیطره عقل بیاورد.                                                                                                                                                             | ۶-۷-۲-۳ گرایش<br>به جمال و زیبایی | 74 |
|   | در نظام تربیتی باید به این نکته توجه داشت که بهمیزانیکه برای افراد زیباییهای حقیقی تدارک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                   | ۲۵ |

1 61/



| ند تيتر بحث                                    | دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                | دیده شود، الگوهای آنها نیز انسانهای متعالی تر می شوند. از طرف دیگر، افرادی باید به عنوان الگو معرفی شوند که دارای تناسب در تمامی ابعاد وجودی و زیباییِ حقیقی باشند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ~                                              | محبتها و دوست داشتنها وقتی مطلوب است که درطول زیبایی معنوی قرار گیرد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                | برای ایجاد خلاقیت باید گامهایی درراستای سلطهی انسان بر نفسش برداشت. زیرا خلاقیت واقعی<br>ناشی از سلطه بر نفس و درواقع رسیدن به ربوبیت است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                | در تربیت اسلامی، انسان هرچند اشرف مخلوقات است ولی دربرابر خداوند باید روحیهی تواضع و<br>خشوع داشته باشد و تسلیم اوامر او باشد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ī<br>:-                                        | از آنجایی که گرایش به بینهایت در موضوعات مادی، بهدلیل اشباع نشدن انسان و محدود بودن آن، زمینهی نزاع و اختلاف را فراهم میآورد، لازم است طبق فرمایش قرآن کریم، سبقت در خیرات ترویج یابد؛ زیرا سبقت در خیرات نه تنها مانع خیر دیگران نیست، بلکه برای خود فرد نیز انگیزه ایجاد میکند.                                                                                                                                                                                                                                              |
| پے نہایت طلبے انسان                            | باید تنوعطلبیِ متربی در بعد فطری و درراستای زیباییهای معنوی جهتدهی شود، زیرا چنین تکثری در کمالات، خود نوعی وحدت است که درراستای تحقق اسامی متکثر الهی در وجود انسانی است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣                                              | تمرکز بینهایتطلبی بر کمالات فطری و روحانی بهجای کمالات غریزی و بدنی.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                | قهرمانسازیها و نمود دادن افرادی که ازجهت شخصیت علمی و معنوی دارای قوت هستند، یکی از ابزارهای ایجاد انگیزه در مردم برای حرکت بهسمت کمالات معنوی بهجای کمالات مادی است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳۰–۳ فطری بودن<br>هدف خلقت انسان               | توجه به تفاوتهای فردی، محلی و منطقهای بر محور اشتراکات فطری در برنامههای تربیتی.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ه ۲-۷-۶ قوه تعقل و تعقل و تعقل و تعقل و تقكر ت | با توجه به جایگاه تفکر و تعقل، محور برنامهی تربیتی باید تربیت تفکر و تعقل باشد. چنانکه مرحوم علامه طباطبایی اشر ضمن شرح جایگاه عقل در اسلام می فرماید: «نظر به اینکه تربیت کامل هر نوعی باید با پرورش امتیازات و مشخصات همان نوع انجام گیرد، اسلام اساس تعلیم و تربیت خود را بر روی «تعقل» گذاشته است، نه عاطفه و احساس. و از همین جاست که دعوت دینی در اسلام بهسوی یکسلسله عقاید پاک و اخلاق فاضله و قوانین عملی است که انسان فطری با تعقل خدادادی خود و خالی از شائبهی اوهام و خرافات، صحت و واقعیت آنها را تأیید می کند.» ا |
| ۳-۷-۶ ثمرات <sub>از</sub>                      | از موانع تربیت عقلانی، گروهی از رذائل اخلاقی است که امام صادق الملی تحتعنوان لشکریان جهل ذکر فرموده است و در تربیت دینی درجهت رفع این موانع باید برنامهریزی شود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                | ازآنجاکه عقل، امری رشدیابنده است، نیازمند یک برنامهی تربیتی ویژه و متناسببا آن برای رشد و نموّ عقل است. این برنامه باید بتواند:  أ. اولاً موانع رشد عقل را از پیش پای آن بردارد؛  ب. ثانیاً از عواملی که تقویت کننده ی عقل هستند استفاده گردد.                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                | جداییناپذیری تربیت عقلانی از تربیت عبادی و بالعکس؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۳۰ عقل و عبودیت                                | چگونگی کمک تربیت عقلانی به تربیت عبادی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |



| 2      | and a |     | Q                                     |  |
|--------|-------|-----|---------------------------------------|--|
| 260    |       | 200 | P P P P P P P P P P P P P P P P P P P |  |
| وقعياه | مصاه  | lob | PI                                    |  |

| دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | تيتر بحث                                                | کد             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|----------------|
| تربیت علمی از لوازم حیات انسان است؛ تعیین شاخههای عمومی علم که نیاز هر انسان مسلمان است؛ تعیین اولویتهای تخصصی در علم؛                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۷-۷-۴-۷- رابطهی<br>عقل و علم                            | 4.<br>4.<br>41 |
| تعیین اولویتها برای دانشگاه امام صادق الملی برنامه بین باید به گونهای تنظیم شود که سبب حاکمیت عقل بر وجود انسان گردد و سایر قوا و گرایشها و خواستها به تأیید عقل برسند. تربیت اجتماعی نیز باید به گونهای باشد که بر جامعه عقلانیت حاکم باشد، نه خواستهها و امیال مردم.                                                                                                                       | 4-۷-۶ عقل<br>غالب، عقل مغلوب<br>(عقل آزاد، عقل<br>اسير) | **<br>**       |
| یافتن شیوههایی از تربیت که تأثیر قلبی برجا گذارد بسیار اهمیت دارد. برای تربیت عقل، شیوههای متنوع تفکر ضروری است. اما برای تربیت قلب، علاوهبر تفکر که شرط اصلی است، باید از شیوههایی که تأثیر عاطفی نیز می گذارند، کمک گرفت. ازاینرو قرآن کریم یک حقیقت شناختی و معرفتی را به گونهای بیان می فرماید که تأثیر قلبی نیز بگذارد؛ مثلاً از زبان «انذاری» یا «تبشیری» و از زبان موعظه کمک می گیرد. | 8-۷-۵-۲- ایمان،<br>حظ قلب                               | ۴۵             |
| برای تقدم یافتن حب به خداوند و آنچه خداوند می پسندد در قلب و تبعی شدن تمایلات دانی و حیوانی، روشهای تربیتی مناسبی باید اتخاذ شود که محور آنها تربیت عقلانی است. انسان به کمک عقل می تواند تشخیص دهد که خود عالی نباید فدای خود دانی شود؛ بلکه برعکس، خود دانی باید در خدمت خود عالی قرار گیرد.                                                                                               | ۶-۷-۵-۴<br>درمعرض گرایشهای<br>مختلف بودن قلب            | 49             |
| با توجه به مختار بودن انسان، نوع تربیت و هدایت وی از سایر موجودات متمایز میشود و «تربیت اختیاری» محور تربیت انسان قرار می گیرد؛ هدایت تشریعی موضوعیت پیدا می کند و ارسال رسولان و انزال کتب ضرورت می یابد و دعوت به حق از طریق حکمت و موعظه و جدال احسن و سایر روشهای تربیتی آغاز می گردد.                                                                                                   |                                                         | ۴٧             |
| امکان سرپیچی از هدایت و تربیت از دیگر لوازم اختیار انسان و تربیت اختیاری است.<br>تقویت عواملی در انسان که سبب موفقیت در تربیت صحیح میشوند، اولویت پیدا میکند؛ مانند<br>تقویت عقل.                                                                                                                                                                                                            |                                                         | 4A<br>49       |
| در برنامهریزی متون علوم انسانی اسلامی باید توجه داشت که رگههای نفی اختیار در آن نباشد. برای مثال، مبانی فلسفی در جامعه شناسی باید مبتنی بر انسان شناسی اسلامی باشد تا به موضوع اختیار تأکید ویژهای شود.                                                                                                                                                                                      | ۶-۷-۶- مختار<br>بودن انسان                              | ۵۰             |
| صرف افزایش قوه ی اختیار مطلوب نیست، بلکه اختیار درکنار افزایش قوه ی عقلانیت مطلوبیت دارد؛ بهطوری که اگر عقل عملی فردی تربیت نشده باشد، علم او نیز فاسد خواهد شد. لذا نظام تربیتی باید بر تربیت عقلانی تأکید ویژهای داشته باشد.                                                                                                                                                               |                                                         | ۵۱             |
| هرچند کودکان در ابتدا برای گزینش امور و انجام کاری با تکیمبر تجربه شروع می کنند ولی پدر و مادر باید ضمن ارائه فواید و ضررهای امور، اعم از دنیوی و اخروی، زمینه ی انتخاب عقلانی را به به به بعدریج در او تقویت کنند. البته در ابتدا باید جنبه ی تشویقی بیشتر باشد و کم کم جنبه ی انذاری تقویت شود.                                                                                            |                                                         | ۵۲             |





| دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تيتر بحث                                              | کد       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------|
| برنامههای تربیتی پدر و مادر و سایر مربیان و روشهای آموزشی که معلمان و اساتید استفاده میکنند، باید تقویتکنندهی قدرت اختیار انسان باشد، نه محدودکننده و سرکوبکننده.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۶-۷-۶-۱<br>وابستگی کمال<br>انسان به فعل<br>اختیاری او | ۵۳       |
| یکی از مهمترین دلالتهای تربیتی در توجه به فرایند فعل اختیاری بهدست میآید. ازآنجاکه تشخیص درست بودن یک کار در رابطهی با هدف زندگی، از طریق تفکر و تعقل صورت میگیرد، آن روشهای تربیتی که تأمین کننده ی رشد عقلی باشند، در اولویت قرار دارند. اما نباید روشها منحصر در مواردی باشد که سبب اقناع عقلی میگردند، بلکه باید همراه این روشها، از روشهایی که سبب تسلیم قلب و حب و شوق قلبی نیز میشوند، استفاده کرد تا گرایش به فعل نیز در افراد پدید آید. در مواردی نیز باید متر آی را در معرض عمل قرار داد تا با چشیدن ثمره ی شیرین عمل، آثار قلبی و تحکیم معرفتی آن نیز حاصل شود. | ۶-۷-۶-۲ فرایند<br>فعل اختیاری در<br>انسان             | ۵۴       |
| نظام تربیتی باید یک نظام تلفیقی از دو بعد فردی و اجتماعی باشد به گونهای که با یکدیگر در تعامل باشند. لذا غیر از تربیت فرد (در ارتباط با خدا، خود، خانواده، جامعه و طبیعت و خلقت) باید تربیتی جداگانه برای اجتماع داشته باشیم که نهادها و ساختارهایی متکفل آن باشند؛ چراکه اساساً ریشه و مبنای حکومت اسلامی در توجه به این بعد است.                                                                                                                                                                                                                                         | ۶-۸-۱ عبودیت در<br>بعد اجتماعی زندگی                  | ۵۵       |
| باید تلاش کرد که آداب، سنتها و نمادهای جنسی که سبب تحریک نفس اماره می شود را به حداقل رساند. برای رسیدن بدین منظور جداسازی دانش آموزان و دانشجویان زن و مرد ـ با رعایت حد و حدودی ـ در سالنهای پذیرایی، کلاسها و ضروری است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9-9-1 موانع رشد<br>و كمال ــ نفس اماره                | ۵۶       |
| ازطرفدیگر، باید ارتباطات اجتماعی سالم مثل تعامل با دوستان همسنوسال مسجدی و ارتباطات<br>خانوادگی مثل تعامل با خانوادههای همعقیده و مذهبی توسعه یابد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | به سوء                                                | ۵۷       |
| وارد کردن برنامههای تربیتی ویژه برای جلوگیری از اغواء و وسوسهی شیطان؛<br>مبارزه با خواستههای نفسانی و روش تهذیب نفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۶–۹-۹- موانع رشد<br>و کمال ــ شیطان                   | ۵۸       |
| باید به عوامل بیرونی دیگری همچون سینما، لباس، تبلیغات و که ممکن است شهوت و غضب افراد را در جامعه تحریک کنند، توجه ویژه داشت.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | رجيم (ابليس)                                          | ۶٠       |
| توجه به نقش خانواده و هریک از اعضای آن در تربیت؛<br>ویژگیهای یک خانوادهی سازنده و مثبت؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 464 . "44                                             | 81<br>87 |
| ابعاد نقش جامعه در تربیت.<br>توجه و اهتمام به ایجاد مسجد؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۶-۱۰ اقتضائات<br>بیرونی در مسیر                       | 54<br>54 |
| بهوجود آورندن اقتضائات مثبت در جامعه و از بین بردن اقتضائات و عواملی که محرک شهوت و غضب انسان اس<br>غضب انسان اس<br>رشد جمعیت خانوادهها و خلق دوباره مفاهیم عمو، عمه، دایی، خاله و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | رشد و کمال                                            | ۶۵       |
| ازآنجاکه حیات اخروی جاویدان و همیشگی است، برنامههای تربیتی در دنیا، در تمام ابعاد فردی، اجتماعی، بدنی و روحی باید به گونهای سامان دهی شوند که اهداف حیات اخروی را تأمین نمایند. یعنی همه ی اهداف و برنامههای دنیوی تابعی از اهداف اخروی باشند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۶–۱۱– دو مرحلهای<br>بودن زندگی انسان                  | 99       |

|        | n aldola  |           |
|--------|-----------|-----------|
| 5000   |           | -<br>0000 |
| Fluor. | او سی     | 3         |
| رق     | ه امام صا | 019       |

| دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                              |                  | تيتر بحث                    | کد |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------------|----|
| تربیتی باید مرگ بهعنوان مرحلهای جدید و درنتیجه برنامهمحور درنظر گرفته شود و نه مرحلهای نابودکننده و درنتیجه غفلتآور.                                                                                        |                  |                             | ۶٧ |
| ، کردن رشتههایی با اولویت ورود دختران یا پسران؛                                                                                                                                                             | مشخص             |                             | ۶۸ |
| ، کردن درسهایی ویژهی پسران و دختران؛                                                                                                                                                                        | مشخص             |                             | ۶۹ |
| بژهی آموزش خانواده؛                                                                                                                                                                                         | درس وب           |                             | ٧٠ |
| بژه دربارهی خانواده، نقد خانواده در غرب، بحث تطبیقی دربارهی خانواده در اسلام و غرب؛                                                                                                                         |                  |                             | ٧١ |
| تربیتی ویژهی دختران و پسران دانشجو، برای آمادگی ازدواج، مواجههی مؤثر با فرهنگ.                                                                                                                              | برنامهی<br>غرب و | ۶–۱۲– حیات<br>خانوادگی (بعد | ٧٢ |
| ئذاری همهجانبه برای ارتقاء خانواده، بهخصوص از حیث فرهنگی، اجتماعی و زیرساختها؛                                                                                                                              | سرمايه           | ر ہی ۔.<br>خانوادگی حیات    | ٧٣ |
| رشد فضائل اخلاقی مربوط به رابطهی زن و مرد و حیات خانوادگی مانند حیا، غیرت و                                                                                                                                 | ضرورت<br>عفت؛    | انسان)                      | 74 |
| اسایی و تقویت عواملِ منجر به استحکام و شناسایی و تضعیف عوامل تزلزل نظام خانواده<br>م و غیرمستقیم اعمّ از آموزشها و اقدامات اجتماعی)                                                                         |                  |                             | ٧۵ |
| بیت و کسب آمادگی لازم برای تعاملات زن و مرد و ایجاد سازوکارهای قضایی و قانونی<br>ت نیاز به حضور زنان در برخی مشاغل).                                                                                        |                  |                             | ٧۶ |
| شکیل خانواده بهعنوان یک حق طبیعی زن و مرد که نظام اجتماعی موظّف به فراهم کردن<br>است.                                                                                                                       |                  | ۶-۱۲-۱<br>کارکردهای خانواده | ٧٧ |
| رنامهی تربیتی نوع انسان، اعمّ از زن و مرد واحد است و خطابهای هدایتی و تربیتی آیات<br>، اختصاص به یکی از آندو ندارد؛                                                                                         |                  |                             | ٧٨ |
| اصی از تربیت که مربوط به زن بودن یا مرد بودن است و جنبهی زوجیت پیدا میکند، باید<br>، جداگانه ـ و البته در چارچوب وجوه عمومی ـ طراحی شود؛                                                                    |                  |                             | ٧٩ |
| ی آموزش، با توجه به ویژگیهای روحی دختر و پسر، دارای دو دستهی عمومی و<br>بی میگردد؛                                                                                                                          |                  |                             | ٨٠ |
| رشتههای آموزشی، چه از نظر نوع رشته و محتوای آن و چه از نظر تأمین شغل آینده، و دستهی عمومی و اختصاصی می گردد؛                                                                                                |                  |                             | ۸۱ |
| های خاص دختران و پسران باید در برنامه وجود داشته باشد؛                                                                                                                                                      | ، آموزش،         | ۶-۱۲-۲ زن و مرد             | ٨٢ |
| ، کردن رشتههایی با اولویت ورود دختران یا پسران؛                                                                                                                                                             | مشخص             |                             | ۸۳ |
| ِای ازبین بردن رکود علمی در پسران                                                                                                                                                                           |                  |                             | ٨۴ |
| احی، تدوین و اجرای برنامههای تربیتی ویژهی دختران و پسران دانشجو، برای آماده شدن رواج و تشکیل خانواده، مواجههی فعال با فرهنگ غرب، و؛ مانند مشاورههای دینی، تربیتی گی، شکل گیری کانونهای مختلف در این زمینه و | برای ازد         |                             | ۸۵ |
| با مسئولیت و نقش مرد و زن بهعنوان زوج و مسئولیت و نقش پدر و مادر                                                                                                                                            | آشنایی           |                             | ۸۶ |
| ی مربوط به شغل پدر و مادر:                                                                                                                                                                                  | دلالتها          | ۶–۱۲–۳– پدری و              | ۸۷ |

. . . . .

| 5    | a del  |     | II Q |
|------|--------|-----|------|
| 000  | Q<br>Q | 200 | 000  |
| قىلا | مصاه   | lob | PI,  |

|   | فعل شثم: انسان ثناسی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | لمام تربيتى   | مبانی نفه |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-----------|
|   | دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تيتر بحث      | کد        |
| , | <ul> <li>آ. تصمیمات پدر و مادر باید تابعی از نقش پدری و مادری آنها باشد؛ زیرا نقش پدری و مادری بر سایر امور اصالت دارد و نقشهای مختلف باید بر آن منطبق شوند و نه بالعکس. حتی پدر نیز نباید بهگونهای در جامعه فعالیت کند که از نقش پدری خود غافل شود و صرفاً برای خانواده خود نانآور باشد.</li> <li>ب. تشویق به کار و شغل در اسلام صرفاً برای مرد میباشد. برای زن، هرچند جایز است ولی تشویقی وجود ندارد. لذا نظام تربیتی و اجتماعی باید بهگونهای طراحی شود که عموماً زنها به سمت شغل بیرون از خانه نروند.</li> <li>ج. دولت باید برنامهریزیهای بلندمدت برای اشتغال جوانان در بخشهایی از اقتصاد مانند صنایع تولیدی را در اولویتهای کاری خود قرار دهد؛ چراکه صنایع تولیدی برای پرورش استعداد مردها مفیدتر است و باعث حفظ و تقویت خانواده میشود.</li> <li>د. شغل در نظام اداری ـ اقتصادی و تربیت شغلی در نظام تربیتی باید بهگونهای باشد که شغلهای خدماتی به حداقل برسد و سیستم بروکراسی هرچه بیشتر کاهش یابد؛ چون باعث تضعیف روحیهی مردانگی میشود.</li> <li>ه. صنایع خدماتی نیز که بیشتر زنها در آن حضور دارند، باید از طریق اموری نظیر مجازی و الکترونیکی شدن کاهش پیدا کنند.</li> </ul> | مادرى         |           |
|   | نظام اجتماعی و تربیتی بایه به گونهای سامان یابد که ویژگیهای مربوط به زن بودن و مادر بودن و مرد بودن و پدر بودن زنانگی زن و مادری مادر و مردانگی مرد و پدری پدر را تقویت کند و از همانندسازی زن و مرد بپرهیزد تا به زوجیت و مکمل هم بودن آسیب وارد نگردد. برای مثال حتی نوع ورزشهایی که در مدرسه یا دانشگاه برای پسران و دختران طراحی می شود باید مردانگی یا زنانگی را در آنها تقویت کند و با توجه به ساختار طبیعی و جسمانی هریک متناسبا آن طراحی شود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               | ٨٨        |
|   | لزوم احترام متقابل زن و شوهر به یکدیگر برای مورد احترام قرار گرفتن آنها توسط فرزندانشان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               | ٨٩        |
|   | لزوم تربیت فرزند از طریق روبرو کردن وی با سختیها؛ چراکه طی مسیر کمال بدون سختی امکانپذیر نیست و لذا میبایست از همان ابتدا فرزند با سختیهایی متناسب سن خود روبرو شود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               | ٩٠        |
|   | رابطهی متقابل بین تربیت اخلاقی و تربیت خانوادگی درعین توجه به جنبههای متفاوت مرد و زن؛ برای مثال، توصیه به اطاعتپذیری متناسبا جنبههای اخلاقی زنانه و توصیه به غیرت متناسببا جنبههای اخلاقیِ مردانه است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               | 91        |
|   | ضرورت «تربیت اجتماعی» بهعنوان یکی از ابعاد تربیت؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               | 97        |
|   | ضرورت شناخت استعدادهای ویژه ی هر فرد و تقسیم کار اجتماعی براساس شناخت «یازهای اصیل و واقعی» و «ستعدادها و سلیقهها و سایر ویژگیهای شخصیتی افراد»؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               | 97        |
|   | ضرورت تدوین جامعهشناسی براساس مبانی و فلسفهی اسلامی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               | 94        |
|   | ضرورت تربیت دانشجو در رشتهی جامعهشناسی با تکیهبر مبانی، معارف و فلسفهی اسلامی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۶–۱۳ حیات     | ٩۵        |
|   | توجه به سنتهای اجتماعی در برنامههای تربیتی؛ این توجه سبب می شود که در هر برنامه ی تربیتی علاوهبر برنامهریزی برای تربیت فرد، برنامهریزی اجتماعی نیز پیش بینی شود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | اجتماعی انسان | 98        |
|   | نگاه انتقادی به دیدگاه غرب نسبتبه نظامهای اجتماعی و بینالمللی بهگونهای که در جهان حضور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               | 9.4       |
|   | فعال داشته باشيم و درعينحال، تابع نظام سلطه نباشيم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               | 97        |
|   | ضرورت استقلال انسان از جوّ و فرهنگ حاکم بر جامعه برای انتخابگری مبتنیبر عقل؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               | ٩٨        |



| 26     | 2 CO |     |      |
|--------|------|-----|------|
| 000    |      | S   | - CO |
| C      | ac.  | 300 |      |
| ماليات | مصاو | Lok | 01,  |
| 0      |      |     |      |

| دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | تيتر بحث                   | کد   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|------|
| ضرورت رشد عقلانیت جامعه؛ که درنتیجهی آن فاصلهی نخبگان جامعه و تودهی مردم کمتر میشود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                            | 99   |
| ضرورت سامان دهی جامعه (و جوامع کوچکتر مثل دانشگاه) به منزله ی بستری برای رشد کمالات فطری و فضائل اخلاقی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                            | 1    |
| برعهده گرفتن مسئولیت اجتماعی بهمیزان تواناییهای معنوی فرد درعین توجه به تخصص آن؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                            | 1-1  |
| ضرورت نقش دهی اجتماعی به افراد متناسببا استعدادهای آنها .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                            | 1-7  |
| ضرورت تقویت فرهنگ بهعنوان بستری برای رفع موانع محدودکنندهی اختیار انسان؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                            | 1-4  |
| توجه به ایجاد جهان بینی توحیدی و تعقل در انسانها بهعنوان مهمترین عنصر فرهنگ؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                            | 1.4  |
| نگاه نقادانه به مؤلفههای وارداتی فرهنگ غرب و تلاش برای ایجاد فرهنگ مستقل ایرانی ـ اسلامی؛ زیرا فرهنگِ غالب، فرهنگی است که در بسیاری از نمادهای آن رنگ و بوی شرک دیده میشود. البته مبارزه با این فرهنگ باید از سنخ جدال احسن باشد چون این حوزه، میدان مواجهه با جامعه و مردم است. راهحل این است که اولاً فرهنگ مستقل ایجاد شود و ثانیاً سعی در پیش بردن آن فرهنگ در عرصه جهانی باشد. بنابراین باید وجه عقلانیت فرهنگ کشور بیشتر شود.                                | ۶–۱۳–۴ فرهنگ               | 1+4  |
| تقویت فرهنگ اسلامی براساس روحیهی استقامت و ایستادگی در مردم (مخصوصاً نسل جوان) و روحیهی تهاجمی دربرابر سبک زندگی غربی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8-17-۲ ملاک<br>اساسی تمایز | 1.8  |
| توجه به وجوه تمایز فرهنگ توحیدی با فرهنگ شرکآلود غرب و راهکارهای مقابله با آن در تمام دروس دانشگاهی.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فرهنگها                    | 1+4  |
| ضرورت برپایی نظام اجتماعی براساس قوانین اسلامی و هماهنگ با حیات فردی موردنظر اسلام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            | 1.4  |
| لزوم طراحی نظامهای اجتماعی خاصی برای تحقق تربیت افراد درجهت سعادت آنها؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                            | 1.9  |
| لزوم خدمت به جامعه ی دینی و حضور در آن تا حد امکان و زندگی نکردن در جامعه ی کفر؛ البته از آنجایی که جامعه نیاز به علم دارد، ممکن است فردی برای تحصیل به جامعه ی کفر برود. البته باید توجه داشت که جو جامعه ی غیردینی تأثیرات خود را بر عالم و علم او می گذارد، زیراجامعه، جامعه محل ظهور رفتار عمومی افراد جامعه است.                                                                                                                                              |                            | 11•  |
| تقویت اقتدار فکری و مدیریتی والدین در تربیت فرزندان برای غلبه بر حاکمیت رسانه؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۶–۱۳–۳ تأثير               | 111  |
| تقویت جنبهی عقلانیت و قدرت انتخاب و تفکر در فرزند بهمنظور افزایش قدرت انتخاب فرزند، تقویت نقش فعال او در تصمیم گیریها و منفعل نبودن در تأثیرپذیری از جامعه؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | متقابل فرد و جامعه         | 111  |
| پرهیز از اثرپذیریهای تقلیدی (حتی مثبت) از جامعه؛ آنچه فرد از جامعه میپذیرد،باید ریشهی عقلانی داشته و از روی انتخاب باشد تا سبب رشد او شود و بتواند میان هنجارهای مثبت و منفی تشخیص دهد و از هنجاهای منفی موجود در جامعه دوری کند مثلاً ممکن است امام یا حاکم جامعه از انتخاب خود صرفنظر کند و انتخاب مردم را تأیید کند تا مردم خود رشد کنند و به سطح بالاتری از رشد عقلانی برسند.  ایجاد فضایی برای فرزندان بهمنظور ارتباط با گروههای سنی مناسب و همسو با خانواده؛ |                            | 1117 |

|            | 28       |
|------------|----------|
| مصادة سيسا | رانگاریا |

| دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                              | تيتر بحث                                      | کد  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----|
| اگر خانواده زمینه را بهنحو طبیعی برای فرد ایجاد کند، بهدنبال رفع نیازهای خود از طریق دیگری نمی ود. لذا خانوادهها باید تربیت کنترلشده و متناسب ا شرایط هر دوره از دورههای تربیتی برنامهای مشخص داشته باشند.                                                                  |                                               | 116 |
| توجه به سنتهای معنوی در برنامهریزیهای تربیتی، اقتصادی، فرهنگی و؛                                                                                                                                                                                                            |                                               | 118 |
| دخالت دادن این سنتها در علوم جامعهشناسی، روانشناسی و اقتصاد؛                                                                                                                                                                                                                |                                               | 117 |
| تنظیم نظام اقتصادی، نظام حقوقی و… با توجه به این سنتها و قوانین                                                                                                                                                                                                             |                                               | 117 |
| لزوم شناخت و اعتقاد قلبی نسبتبه سنتهای الهی و فهم نحوهی مواجهه با آنها در شرایط مختلف برای بروز رفتار برخاسته از نگرش توحیدی از فرد و جامعه؛                                                                                                                                |                                               | 119 |
| توجه به اینکه کمالاتی که در اثر ارتباط با خدا بهدست میآید، علاوهبراینکه باعث آرامش وی می شود، باعث می شود درمقابله با ابتلائات نیز از مقاومت بیشتری برخوردار باشد و ورزیده تر شود.                                                                                          | ۶-۱۳-۴ سنتهای<br>حاکم بر زندگی                | 17- |
| طبق قانون ابتلاء و امتحان برای رسیدن به هدف زندگی، رویکرد ارزشیابی در آموزش نیز باید بر همین اساس باشد. این ارزشیابی که «ارزشیابی تکوینی و مستمر» نامیده میشود در حین آموزش صورت میگیرد، نه در پایان آن و در تعامل بین دانشجو، استاد و درس اتفاق میافتد نه در مرحله پایانی. | انسان                                         | 171 |
| استفاده از نظام تشویق و تنبیه در حد خود در نظام تربیتی، به گونهای که کار خوب را پاداش<br>چندبرابر و کار بد را بههمان اندازه کیفر دهد.                                                                                                                                       |                                               | 177 |
| یکی از وظایف اساسی مربی آگاهیبخشی به متربی نسبتبه امتحانات الهی و تربیت و رشد وی در<br>آنجهت است.                                                                                                                                                                           |                                               | ١٢٣ |
| تربیت انسان منتظر و زمینهساز؛                                                                                                                                                                                                                                               | ĩ c <b></b> c                                 | 174 |
| ویژگیهای انسان منتظر و زمینهساز؛                                                                                                                                                                                                                                            | ۶-۱۳-۶- آیندهی<br>جامعهی بشری                 | ۱۲۵ |
| تبیین مسؤولیتهای جامعه و انسان منتظر و زمینهساز.                                                                                                                                                                                                                            | بحسدی بسری                                    | 179 |
| ضرورت تشکیل حکومت اسلامی (با توجه به خطبهی امیرالمؤمنین المی دربارهی وظایف حاکم اسلامی و اولویت حفظ آن)؛                                                                                                                                                                    | ۲-۱۴-۶ بُعد                                   | 177 |
| برنامهریزی نهادهای اجتماعی برای حاکمیت فضائل در روابط اجتماعی؛                                                                                                                                                                                                              | اجتماعي فضايل                                 | 171 |
| ارزیابی و بررسی مستمر جامعه ازجهت انتقال فضائل یا رذائل از فرد به جامعه و از جامعه به فرد.                                                                                                                                                                                  |                                               | 179 |
| تنظیم برنامهی تربیتی براساس فضائل ثابت و مطلق؛                                                                                                                                                                                                                              | ۶-۱۴-۳ ثابت و                                 | 18. |
| تابع قرار دادن خوب و بدهای بُعد حیوانی نسبتبه بُعد انسانی در برنامهها.                                                                                                                                                                                                      | مطلق بودن فضائل<br>(در دو بعد فرد و<br>جامعه) | 181 |
| توجه به دو ساحت وجود انسان و تقدم ساحت عالی بر ساحت دانی در برنامهها بدون حذف هیچکدام؛                                                                                                                                                                                      | ۷-۱۴-۶ ریشههای<br>رذیلت و گناه در             | ١٣٢ |
| تنظیم ساختارهای اجتماعی و فرهنگی و خانوادگی و اقتصادی براساس تقدمبخشی به ساحت عالی؛                                                                                                                                                                                         | انسان                                         | ١٣٣ |

1 1/1¢



| دلالت (نشانگر)                                                                                                                    | تيتر بحث | کد  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----|
| جهت گیری رشتههای علمی و توسعهی تکنولوژی متناسبا غایات برتر انسان و درجهت بهتعادل<br>کشاندن ساحت مادی و حیوانی؛                    |          | 184 |
| اصلاح محتوای آموزشی رشتههای علوم انسانی، بهخصوص روانشناسی و جامعهشناسی متناسببا<br>انسانشناسی اسلامی و تقدم خود عالی بر خود دانی؛ |          | ۱۳۵ |
| تنظیم برنامهی تربیتی و تبلیغ سبک زندگی متناسببا فطرت و نگاه نقادانه به وضع مدرن.                                                  |          | 188 |





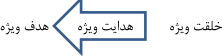
#### ۷-۱- هدایت عمومی

خداوند هر موجودی را که آفریده، بهسوی غایت و هدف معینی که در خلقت وی قرار داده، هدایت میکند. قرآن کریم از زبان حضرت موسی الملی خطاب به فرعون می فرماید: ﴿رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَی کُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَی \_ طه، ۵۰﴾ و نیز می فرماید: ﴿الَّذِي حَلَقَ فَسَوِّی \* وَضِرت موسی اللی خطاب به فرعون می فرماید: ﴿الَّذِي اَعْطَی کُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَی \_ طه، ۵۰﴾ و نیز می فرماید: ﴿الَّذِی حَلَقَ فَسَوِّی \* وَالَّذِی قَدَّرُ فَهَدَی \_ اعلی، ۲-۳﴾. بنابر این آیات شریفه، هدایت الهی یک اصل عام و برای همه مخلوقات است و لازمهی جهان بینی توحیدی است. فیّاض است. خداوند متعال به حکم اینکه واجب الوجود بالذات است و واجب الوجود بالذات، واجب الوجود مِن جمیع الجهات است، فیّاض علی الاطلاق است و به هر نوعی از انواع موجودات در حدی که برای آن ممکن و شایسته است، تفضّل و عنایت دارد و موجودات را در مسیر کمالشان هدایت می کند.

در هر موجودی، نوعی کشش و میل بهسوی هدف و غایت و مقصد ویژهاش وجود دارد و با نیروی مرموزی که در درونش هست، بهسوی مقصدش کشیده میشود. ازاینرو هیچ موجودی در این جهان، ثابت و یکنواخت نیست؛ دائماً منزل و جایگاه عوض می کند و بهسوی کمال خود پیش می رود.

خلقت هدایت هدف

البته هدایت هر موجودی متناسببا ویژگیهای خلقتی و هدف ویژهای که متناسببا آن خلقت دارد، صورت میگیرد و چگونگی هدایت هر موجودی با موجود دیگر متفاوت است.



#### ٧-٧- اقسام هدايت الهي

هدایت مخلوقات، با وجود تفاوتهایی که با یکدیگر دارند، بهطور کلی بر دو نوع است:

#### ۷-۲-۱ هدایت تکوینی

بنابر توحید در ربوبیت که از شاخههای توحید افعالی است، کار اداره ی مخلوقات با خداوند متعال است و اوست که با تدبیر حکیمانه ی خود، زمینه ها و شرایط را به گونه ای فراهم می کند که هر موجودی بتواند به سوی غایت و مقصد خود حرکت کند و به بیشترین خیر و کمال ممکن خود دست یابد. کشش درونی موجودات به سوی مقصد و فراهم شدن زمینه ها و شرایط عملی حرکت موجودات به سمت مقصد، هدایت تکوینی نامیده می شود. این هدایت، شامل همه ی مخلوقات و همچنین حیث تکوینی افعال و اعمال انسان می گردد.

# ۷-۲-۲- هدایت تشریعی

بنابر اصل هدایت عمومی و ضرورت تناسب میان ویژگیهای خلقت و نحوهی هدایت، خداوند موجودات مختار مانند انسان را، علاوهبر هدایت تکوینی، بهصورت تشریعی نیز هدایت می کند.

انسان دارای قوه ی تعقل و تفکر و قدرت اختیار است. یعنی خداوند او را به گونهای آفریده است که اعمال خود را با فکر و عقل خود برمی گزیند و با اراده ی خود انجام می دهد. از این رو هرچه قدرت تفکر و تعقل انسان بیشتر رشد یابد، تشخیص راه درست برای وی بیشتر می شود. لذا اگر انسان عقل خود را پرورش دهد و به رشد عقلانی برسد، به کمک آن می تواند مبدأ و آفرید گار جهان را بشناسد و بداند که خداوند هیچ مخلوقی، از جمله او را، باطل و بیهوده نیافریده و برای او مقصد شایسته و متناسب اخلقتش قرار داده است.

همین انسان میتواند به کمک عقل خود دریابد که رسیدن به مقصد و هدف خلقت در گرو شناخت دقیق راه است. ازطرف دیگر، این شناخت دقیق نیز در گرو شناخت کامل و همه جانبه ی ابعاد وجود خود، جهان خلقت و رابطه ی خود با جهان خلقت می باشد، دانشی که فقط در اختیار خالق جهان و انسان است.





برایناساس، خداوند برای هدایت انسان پیامبرانی میفرستد تا راه رستگاری را به بشر معرفی نمایند و انسانها با گزینش این راه و عمل براساس آن، بهسوی غایت و مقصد خویش گام بردارند و رستگار شوند. ۱

#### ٧-٣- دين، محتواي هدايت الهي

دین عبارت است از محتوای هدایت تشریعی خداوند که بهوسیلهی پیامبران به انسانها ابلاغ میشود تا انسانها با پیروی از آن، زندگی سعادتمندانهای را در دنیا سامان دهند و به غایت و هدفی که خداوند در فطرت آنان قرار داده، برسند و رستگار شوند.

این محتوای هدایتی، مجموعهای از معارف نظری و عملی است. معارف نظری دین، عموماً دربارهی مبدأ، معاد، نظام خلقت، انسان، جامعهی انسانی و عوامل مؤثر در سعادت و شقاوت انسان است. معارف عملی دین، مجموعهای نظاممند از قوانین و احکام و دستورات و تکالیف الهی است (بایدها و نبایدها) که تمام ابعاد فردی و اجتماعی، دنیوی و اخروی را شامل میشود و دربر می گیرد. بهعبارت دیگر، معارف عملی دین یک برنامهی همهجانبه و ذو ابعاد، منسجم و یکپارچه است، متناسبا وجوه مختلف حیات انسان و پیوند و ارتباط وثیقی که میان این وجوه مختلف و ابعاد گوناگون برقرار می باشد.

#### ۷-۴- فطری بودن دین

خداوند مى فرمايد: ﴿فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ - روم، ٣٠﴾.

با توجه به جایگاه فطرت که بهمعنای نوعی خاص از خلقت و ساختمان وجودی ویژهی هر نوعی است، دین که راه رسیدن به سعادت است، باید منطبق با فطرت باشد. زیرا چنانکه علامه طباطبایی می فرماید: «دین چیزی جز سنت حیات و راه و روشی که بر انسان واجب است آنرا پیشه کند تا سعادتمند شود، نیست. پس هیچ انسانی هیچ هدف و غایتی ندارد، مگر سعادت؛ همچنان که تمامی انواع مخلوقات بهسوی سعادت خود و آن هدفی که ایده آل آنهاست، هدایت فطری شدهاند و طوری خلق شدهاند و به جهازی مجهز گشتهاند که با آن غایت و هدف مناسب است. همچنان که از حضرت موسی ایمی حکایت کرد که در پاسخ فرعون گفت: ﴿رَبُّنَا الَّذِی أَعْطَی کُلَّ شَيْءٍ حَلَقَهُ ثُمُ عَلَی مَعلوقات مفطور به هکری و نیز فرمود: ﴿الَّذِی حَلَقَ فَسَوِّی \* وَالَّذِی قَدَّرُ فَهَدَی \_ اعلی، ۲-۳﴾. بنابراین انسان نیز مانند سایر انواع مخلوقات مفطور به فطرتی است که او را بهسوی تکمیل نواقص خود و رفع حوایجش هدایت نموده، و آنچه را که نافع برای اوست و آنچه را که برایش ضرر دارد، ملهم کرد و فرمود: «وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا \* فَالْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتُقُواهَا \_ شمس، ۷-۸». البته انسان مجهز به جهاز بدنی نیز هست که با آن دارد، ملهم کرد و فرمود: «وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا \* فَالْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتُقُواهَا \_ شمس، ۷-۸». البته انسان مجهز به جهاز بدنی نیز هست که با آن دامدال مورد حاجت خود را انجام می دهد، چنانکه فرمود: «ثُمَّ السَّبِل یَسَّرَهُ \_ عبس، ۲۰».

پس انسان دارای فطرتی خاص است که او را به سنتی خاص برای زندگی خود رهنمون میکند و این انسان راه معینی دارد که به هدف و غایتی خاص منتهی میگردد و جز آن راه را نمیتواند پیش گیرد: ﴿... فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا... \_ روم،٣٠﴾.

انسانی که در این نشئه زندگی میکند، نوع واحدی است که سودها و زیانهایش نسبتبه بنیه و ساختمانی که از روح و بدن دارد، مشترک است و در افراد مختلف یکسان و ثابت است.

ازاینرو، انسان از اینجهت که انسان است، بیش از یک سعادت و یک شقاوت ندارد. بههمین جهت لازم است در مرحلهی عمل تنها یک سنت ثابت برایش مقرر شود تا وی را به یک هدف ثابت هدایت فرماید.» ۲

همهی هدفهای زندگی درراستای غایتی مقدس و بزرگ که تقرب به خداوند است قرار می گیرد. همین امر سبب می گردد که افراد به سهولت در راه هدفهای مکتب فداکاری و از خود گذشتگی به خرج دهند، تا مکتب بتواند به هدفهای خود تقدس بخشد و در افراد،

**.** .

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۱۵۵ / فلسفهی تعلیم و تربیت اسلامی، زیرنظر آیتالله مصباح یزدی، ص۱۵۶.

علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۶، صص۲۶۷–۲۶۹.



حس پرستش و فداکاری و گذشت نسبتبه هدفهایی که از چنین جهانبینی نشأت میگیرند، ایجاد میکند.با پذیرش اصل فطرت برای نوع انسان، نتایج زیر بهدست میآید:

- ۱) چون نوع انسانی یک سعادت و شقاوت دارد، باید یک جامعه ی صالح که ضامن سعادت افراد جامعه است تشکیل گردد و اختلافات، مانع از تشکیل چنین جامعه ای نیست.
- ۲) اختلاف در اقطار و سرزمینها سبب تفاوت در سعادت و شقاوت انسانها نمی شود و دین الهی به اقتضای منطقه ی جغرافیایی مختلف نمی گردد.
- ۳) اختلاف در زمانها نیز سبب تغییر در سعادت و شقاوت نمیشود و درنتیجه بنیانهای سنت دینی درطول زمانها تغییر نمیکند و ثابت باقی میماند.
- ۴) وجود ساختمان ثابت برای نوع انسان، این زمینه را پدید میآورد که اجتماع انسانی سیر تکاملی داشته باشد و انسانیت انسان از نقص بهسوی کمال برود. زیرا وقتی که انسان قرن گذشته با انسان فعلی در انسانیت و فطرت انسانی یکی باشد، نقص و کمال او متوجه جامعه میشود و انسانیت به سوی کمالی میرود که یک جهت مشترک و ثابت بین همهی انسانهای گذشته و آینده است.
- ۵) اختلاف زمانها و مکانها، اساس دین واحد را بههم نمیزند و فقط تأثیر فیالجمله دارد و سبب تفاوتهای روبنایی و عارضی میشود.

این نتایج برخاسته از این دیدگاه است که «انسانیت، خود سنتی است واحد و ثابت به ثبات اساسش، که همان انسان است. همین سنت است که آسیای انسانیت بر محور آن میگردد و همچنین سنتهای جزئی که به اختلاف افراد و مکانها و زمانها مختلف میشود، پیرامون آن دور میزند.» ۱

علامه طباطبایی، ذیل آیهی فطرت (مطرحشده در اول بحث)، ابتدا مبانی خلقتشناسی فطرت را بیان می کند و سپس به فطرت انسانی می پردازد. ایشان نشان می دهد که بحث فطرت ریشه در خلقتشناسی دارد و اگر ما تصویری درست از جهان ارائه کنیم و قوانین حاکم بر خلقت را به دست آوریم، می توانیم برای انسان نیز فطرت قائل شویم. همچنین رابطهی دین با فطرت (دین شناسی با انسان شناسی) را بیان می کند. خلاصه ی بیان ایشان چنین است:

- ۱) «انواع موجودات، از جاندار و بیجان، دارای شعور و بدون شعور، بهتدریج و یکی پس از دیگری پیدا میشوند و تکامل پیدا می کنند. یعنی از خاک خشک و بیجان بهسوی حیات حرکت نموده و بهصورت انواع نباتات درمی آیند و از نبات بهسوی حیات دارای شعور حرکت کرده، بهصورت انواع حیوانات درمی آیند و از آن مرحله نیز گذشته، بهصورت موجودی عاقل درمی آید.»۲
- ۲) «هریک از انواع نیز در وجود خود سیر تکوینی معینی دارد که دارای مراحل مختلفی است، و بعضی از مراحل، قبل از بعضی مراحل دیگر است، بهطوری که نوع، وقتی به مرحلهای می رسد که از مرحلهی قبلی گذشته باشد و به مرحلهی بعدی هم نرسیده باشد؛ و این نوع همچنان با طی منازل، استکمال می کند تا به آخرین مرحله که نهایت درجهی کمال اوست، برسد.... بین همهی این مراحل یک رابطهی تکوینی وجود دارد که چون بند تسبیح، مراحل را به یکدیگر وصل کرده، بهطوری که نه یک مرحلهی آن از سلسلهی مراحل حذف می شود، نه جای خود را به مرحلهی دیگری می دهد. از اینجا نتیجه می گیریم که برای این نوع موجود، غایتی تکوینی است که از همان آغاز، وجودش متوجه آن غایت و به سوی آن در حرکت است.» "

ا علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۶، ص۲۶۹.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> همان، ص۲۸۳.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> همان، صص۲۸۳–۲۸۴.

- ۳) «پس برای هر نوع از انواع موجودات مسیر خاصی در طریق استکمال وجود دارد. آن مسیر نیز دارای مراتب خاصی است که هریک مترتب بر دیگری است تا منتهی شود به عالیترین مرتبه که همان غایت و هدف نهایی نوع است و نوع با طلب و*انگاهامامهادق* تکوینی ـ نه ارادی ـ و با حرکت تکوینی ـ نه ارادی ـ در طلب رسیدن به آن است و از همان ابتدا که درحال تکوّن بود، مجهز به وسایل رسیدن به آن غایت، تکوّن مییافت.» ٔ
  - ۴) «این توجه تکوینی از آنجاکه مستند به خدای تعالی است، نامش را هدایت عامهی الهیه می گذاریم و همان طور که متذکر شديم، هيچ نوعي هر گز از مسير تكويني خود خطا نمي ود: ﴿رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى \_ طه، ٥٠﴾، ﴿الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى \* وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى \_ اعلى، ٢-٣﴾. `
  - ۵) «در این میان، نوع انسان نیز همین وضع را دارد و از آن حکم مستثنی نیست. به این معنا که او نیز مشمول هدایت عامه
  - ۶) «یک تفاوت بین انسان و سایر انواع حیوانات و نباتات و غیر آن هست و آن این است که هرچند بعضی حیوانات نیز اجتماعی زندگی میکنند، لیکن زندگی اجتماعی آنها درقبال مدنیت بشر چیزی نیست. آری، انسان بهخاطر احتیاجات تکوینی بیشتری که دارد و نواقص بیشتری که در وجود او هست، نمیتواند همهی نواقص خود را خودش بهتنهایی تکمیل کند؛ بلکه محتاج است نخست، یک اجتماع کوچک منزلی تشکیل دهد و سپس یک اجتماع بزرگ شهری بهوجود آورد و از مسیر ازدواج و تعاون و همکاری، با دیگری جمع شود و همه باهم و با همهی قواشان که بدان مجهزند، در رفع حوایج همه بکوشند و سپس حاصل زحمات را بین همه تقسیم کنند و هرکس بهقدر وزنی که در اجتماع دارد، سهم خود را بگیرد.» ً
  - ۷) پس انسان بهطور طبیعی نیازمند زندگی اجتماعی است، اما «مسألهی مدنیت و اجتماعی زندگی کردن، طبیعی انسان نیست و چنین نیست که از ناحیهی طبیعت تحریک بر این معنا شود، بلکه او طبیعت دیگری دارد که نتیجهی آن بهوجود آمدن قهری مدنیت است؛ و آن این است که انسان طبعاً میخواهد دیگران را بهنفع خود استخدام کند.» $^{lpha}$
  - ۸) «جامعهی انسانی هر گزنمی تواند اجتماعی زندگی کند و دارای اجتماعی آباد شود، مگر وقتی که دارای اصولی علمی، و فروع و قوانینی اجتماعی باشد که همه آن قوانین را محترم بشمارند. علمی بودن به این معناست که حقیقت زندگی دنیا را  $^{2}$ بفهمند و آغاز و انجام انسان را درنظر بگیرند.
  - ۹) دیدگاههای مختلف دربارهی جهان و انسان، سبب اختلاف در وضع قوانین شده و البته قانونی میتواند در مسیر مصالح افراد باشد که منطبقبا ساختمان وجودی او و جهان باشد. $^{\mathsf{Y}}$
  - ۱۰) این سنن و قوانین واسطهای هستند میان نقص و کمال انسان و راه عبوری است بین دو منزلگاه؛ وقتی سعادت را تأمین خواهند کرد که به حوایج واقعی و کمالات حقیقی انسان مربوط باشند. «بنابراین، اصول و ریشههای این قوانین باید از حوایج حقیقی انسان بجوشد، حوایجی که واقعاً حاجت است، نه برحسب تشخیص هوای نفس. $^{\Lambda}$
  - ۱۱) پس «بهحکم عقل باید دین ـ که همان اصول عملی و سنن و قوانین عملی است که اگر به آن عمل شود سعادت واقعی انسان را ضمانت میکند ـ از اقتضائات خلقت انسان منشأ گرفته باشد و باید که تشریع دین مطابق فطرت و تکوین باشد.» ٔ



<sup>ٔ</sup> همان، س۲۸۴.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱۶، ص۲۸۵.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> همان.

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> همان.

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> همان، صص۲۸۵–۲۸۶.

² همان، ص۲۸۶.

<sup>&</sup>lt;sup>۸</sup> همان، صص۲۸۷–۲۸۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۹</sup> همان، ص۲۸۸.



# ۷-۵- عقلانی بودن دین

مقصود از عقلانی بودن دین این است که:

اولاً، پذیرش و قبول دین مبتنی بر دلایل و استدلالهای عقلی است، نه علل روانی یا اجتماعی.

ثانیاً، معارف نظری دین، مطابق با واقعیت است و دارای استدلال عقلانی است؛ گرچه برخی از این معارف برای انسان قابل درک نباشد و دلیل آن را به دست نیاورد.

ثالثاً، معارف عملی و احکام دین مبتنی بر مصالح واقعی است. یعنی واجبات دین از آنجهت واجب شدهاند که فایدهای بر آنها متر تب است و محرمات آن از آنجهت حرام شدهاند که مفسدهای بر آنها متر تب است، به عبارت دیگر، احکام الهی مبتنی بر حق و عدل هستند و عادلانه وضع شدهاند و لذا خوب و حسن شمرده می شوند، نه این که چون این احکام را خدا وضع کرده، خوب و حق باشند ا

رابعاً، کسب معارف دینی از دو منبع صورت می گیرد: ۱) کتاب و سنت؛ ۲) عقل.

خامساً عقل می تواند بر صحت کتاب و سنت برهان اقامه کند؛ و از آنجاکه قواعد عقلی کلی و ضروری است و همه ی انسانها مجهز به قوه ی عقل و استدلال هستند، می توان آن را برای دیگران تبیین کرد و انسانها را به این جهان بینی دعوت نمود.

اگر انسان مسلمان با استفاده از روشهای اجتهاد از قرآن کریم یا سنت پیامبر اکرم و ائمهی اطهار این حکمی را بهدست آورد، تابعیت از آن حکم نیز شرعاً بر او تابعیت از آن حکم نیز شرعاً بر او واحب است. همچنین اگر با مراجعهی به روش عقلی حکمی را بهدست آورد، تابعیت از آن حکم نیز شرعاً بر او واحب است.

## ٧-۶- انطباق دین با مقتضیات زمان و مکان

مقصود از تطبیق دین با مقتضیات زمان و مکان این نیست که دین را متناسببا اقتضائات جدید زمانی و مکانی تغییر دهیم و در آن قبض و بسط نماییم؛ بلکه مقصود آن است که برای مسائل مستحدثه و جدیدی که در بستر زمان و مکان پدید آمدهاند، از متن دین و با مراجعه به منابع دین (عقل و شرع) پاسخ دهیم. پس تعبیر صحیحتر این است که بگوییم امور مستحدثه را بر دین تطبیق دهیم و احکام و قوانین لازم را در چارچوب معیارهای دینی تدوین و تنظیم کنیم.

آنها [سوفسطائیان] هم به دلیل تناقضها و خطاهایی که در عقل و حس پیدا می شود گفتند ممکن نیست حقیقت مقیاس ذهن باشد، بلکه ذهن مقیاس حقیقت است. جوابهایی که فلاسفه به آن شکاکان یونانی و غیریونانی که در عصرهای اخیر هم کم و بیش بوده اند، داده اند، عیناً شبیه جوابهایی است که علمای عدلیه به آن دسته دیگر، که خوب است آنها را شکاکان و سوفسطائیان دینی بخوانیم، داده اند. وارد تفصیل این بحث نمی شوم. ( بیت گفتار، صص ۴۸ تا ۵۰).

در این مجموعه، به تبعیت از آن بزرگوار که با تأسی به رسول خدا صلیالله علیه و آله و ائمه اطهار صلواتالله علیهم بیان فرموده اند، ذیل مباحث مختلفی در خداشناسی، جهان شناسی، معرفت شناسی، انسان شناسی، دین شناسی و نیز در نظام نامه تربیتی، ذیل تربیت عقل به این امر متوجه شده و از موضوعات محوری این مجموعه می باشد.

استاد مطهری در موارد متعددی در آثار خود به این حقیقت پرداخته که در جای این مجموعه منعکس شده است، از جمله می فرماید: «این فکر که در اسلام میان دو دسته در موضوع حق پیدا شد که آیا حق و عدالت مقیاس دین است یا دین مقیاس حق و عدالت است، شبیه است به آنچه در میان فلاسفه از قدیم الایام درباره حقیقت پیدا شد که آیا حقیقتی در واقع و نفس الامر هست و ذهن ما دارای یک ادراک حقیقی است و یا اینکه امر به عکس است و حقیقت تابع ذهن ماست و هر طور که ما درک بکنیم آن حقیقت است و چون اشخاص مختلف ممکن است به انحای مختلفه یک مطلب را درک کنند، حقیقت نسبت به هرکدام از آنها یک چیز است، غیر آنچه برای دیگری است، پس حقیقت نسبی است، در یونان قدیم گروههایی پیدا شدند که اندیشه انسان را مقیاس حقیقت داشتند، نه حقیقت را مقیاس اندیشه انسان و گفتند مقیاس همه چیز انسان است. اینان در تاریخ فلسفه "سوفسطایی" خوانده می شوند. آنها از لحاظ زمان مقدمند بر متکلمین اسلامی و دلایلی بر مدعای خود آورده اند نظیر دلایل منکرین عدل در اسلام. منکرین اصل عدل به خیال خود تناقضها و جمع مختلفات و تشرقه و متشابهاتی در دستورهای اسلامی پیدا کردند و گفتند به دلیل این تناقضات نمی شود صلاح و فساد واقعی مقیاس دستورهای دینی باشد، بلکه دستورهای اسلامی مقیاس خوبی و بدی و صلاح و فساد است.

آیتالله جوادی آملی، عبداله، منزلت عقل در هندسه معرفت دین  $^{\mathsf{Y}}$ 

# ٧-٧- واحد بودن دين الهي

دین الهی از حضرت آدم طبی تا حضرت خاتم الانبیاء و احد است. همه ی پیامبران اعم از پیامبران صاحب شریعت و پیامبران تبلیغی به یک مکتب دعوت کردهاند و یک صراط مستقیم در اختیار بشریت قرار دادهاند. اصول مکتب انبیاء که دین نامیده می شود، یکی بوده است. تفاوت شرایع آسمانی، یکی در سلسله ی مسائل فرعی و شاخه ای بوده که برحسب مقتضیات زمان و خصوصیات محیط و ویژگیهای مردمی که دعوت شده اند، متفاوت می شده است و همه ی شکلهای متفاوت و اندامهای مختلف یک حقیقت و به سوی یک هدف و مقصود بوده است.

تفاوت دیگر در سطح تعلیمات بوده که پیامبران بعدی بهموازات تکامل بشر، در سطح بالاتری تعلیمات خویش را که همه در یک زمینه بوده، القاء کردهاند. قرآن هرگز کلمه ی «دین» را بهصورت جمع نیاورده است، همانطور که از کلمه ی «صراط مستقیم» نیز بهصورت جمع استفاده نکرده است. قرآن کریم تصریح می کند که پیامبران رشته ی واحدی را تشکیل میدهند و پیامبران پیشین مبشر پیامبران پسین بودهاند و پسینیان مؤید و مصدی پیشینیان بودهاند. قرآن کریم که دین خدا را از آدم تا خاتم یک جریان پیوسته معرفی می کند، یک نام هم روی آن می گذارد و آنرا «اسلام» می خواند؛ یعنی حقیقت دین دارای ماهیت واحدی است که بهترین معرّف آن، لفظ «اسلام» است: ﴿إِنَّ الدِّینَ عِندَ اللّهِ الإسْلامُ \_ آل عمران، ۱۹ ...

همچنین از اسمهایی که پیروان حضرت موسی الملی و حضرت عیسی الملی بر خویش نهادهاند، به گونهای یاد می کند که اصل این نام گذاری را نمی پذیرد، گرچه محتوای دین حضرت موسی و عیسی المی را تأیید می کند. از جمله اینکه می فرماید: ﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِیمُ يَهُودِیًّا وَلاَ نَصْرَانِیًّا وَلَکِن كَانَ حَنِیفًا مُسْلِمًا \_ آل عمران، ۶۷٪ . 

نصرانیًا وَلَکِن كَانَ حَنِیفًا مُسْلِمًا \_ آل عمران، ۶۷٪ .

#### V-A دین حق و ادیان باطل

بنابر اصل واحد بودن دین، هر مکتب دیگری غیر از اسلام از حقانیت برخوردار نیست و باطل تلقی میگردد. این بطلان بهمعنی غلط بودن تمام گزارههای درونی ادیان دیگر نیست. چه بسا برخی گزارههای ادیان دیگر با دین حق، یعنی دین اسلام، مطابقت داشته و مشترک باشند. این قبیل گزاره از آنجهت که منطبق با واقعاند، صادق محسوب شده و درست میباشند؛ اما این گزارهها سبب نمیشوند که آن ادیان از بطلان درآیند و حقانیت پیدا کنند. باطل بودن به اصل ادعای آن ادیان که برنامهای جامع برای سعادت بشر آوردهاند، تعلق میگیرد، نه تکتک گزارهها.

# ۷-۹- ختم نبوت در پیامبر اکرم ﷺ

حضرت محمدبنعبدالله ﷺ آخرین پیامبر الهی است. ایشان کسی است که صورت کامل دین به وی عرضه و ابلاغ شده و آخرین کتاب آسمانی بر وی نازل شده است. و همانطور که قرآن کریم فرموده است: ﴿وَتَمَّتْ گَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لاَّ مُبَدِّلِ لِكَلِمَاتِهِ لِ كَاللَمَاتِهِ لَا الله مُبَدِّلُ لاَ مُبَدِّلًا لاَ مُبْكِلُونَ لَا مُبَدِّلًا لاَ مُبْكِلًا لاَ مُبْكِلُونَ لَا مُبْكِلًا لاَ مُبْكِلُونَ لِللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّ اللهُ اللهُو

# ۷-۱۰ قرآن، معجزهی ختمیّهی پیامبر خاتم ﷺ

قرآن کریم معجزه ی جاویدان خاتم پیامبران است. کتاب ایشان در آن واحد، هم کتاب هدایت مردم است و هم برهان رسالتش. و بههمین دلیل، معجزه ی ختمیه، برخلاف سایر معجزات، جاویدان و باقی است نه موقت و زودگذر. با پیشرفت علم و دانش و تمدن و

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، ص۱۸۲.



فرهنگ این امکان فراهم میشود که تدریجاً جنبههایی از اعجاز این کتاب قرآن کریم ـ که قبلاً مکشوف نبوده ـ مکشوف گردد؛ همچنانکه جاودانگی آن متناسب است با جاودانگی رسالت آن حضرت که برای همیشه باقی است و نسخناپذیر است.

قرآن کتاب راهنمایی بشر است و درواقع کتاب «انسان» است؛ انسان از آنگونه که خداوند او را آفریده است. قرآن آمده است تا انسان را به خودش بشناساند و راه مستقیم سعادتش را به او بازگو کند. درعینحال، قرآن کتاب خداست؛ نه صرفاً از اینجهت که ازجانب خداوند نازل شده است، بلکه از آنجهت که انسان را موجودی الهی معرفی میکند که از نفخهی روح الهی بهرهمند است و از خدا آمده است و بهسوی خدا بازمی گردد. «توحید» در دو بُعد نظر و عمل، پایه و اساس و محور این کتاب است. انسان موردنظر قرآن باید بداند: از کجا آمده است؟ به کجا می رود؟ در کجا هست؟ و چه باید بکند؟

برای اینکه بداند از کجا آمده است، قرآن کریم از او دعوت می کند که خدای خود را بشناسد و برای این شناخت از او میخواهد در جهان و انسان به عنوان آیات آفاقی و انفسی تفکر کند و در عمق وجود و هستی تعمق نماید.

برای اینکه بداند به کجا میرود، قرآن کریم از او دعوت میکند که دربارهی «بازگشت به خدا»، یعنی معاد، حوادث قیامت، نعمتهای جاویدان و عذابهای سخت و مراحل و منازلی که در پیش دارد، تأمل کند و از آنها آگاهی یابد و ایمان آورد.

برای اینکه بداند در کجا هست، قرآن کریم از او میخواهد نظامات و سنن جهان را بشناسد و مقام و موقعیت انسان را در میان سایر موجودات درک کند و خود را در میان موجودات بازیابد.

برای اینکه بداند چگونه باید باشد، از او میخواهد خُلقوخویهای انسانی را بشناسد و خودش را براساس آن خلقوخویها بسازد.

و برای اینکه چه باید بکند، او را دعوت میکند که به یکسلسله احکام و قوانین فردی و اجتماعی که خداوند برای او تنظیم و مقرر فرموده، تسلیم شود و به آنها عمل نماید.

انسان تربیتشده ی قرآن کریم، معتقد به خالقیت و ربوبیت خداوند در نظام هستی است، به غیب و امور ماوراء حس و طبیعت ایمان دارد، جهان را آیت و نشانه ی خالقیت و ربوبیت و ولایت الهی میبیند، خداوند را تنزیه کرده و از هر بدی و نقص مبرا میداند؛ همچنین او را تحمید کرده و صفات کمال و اسماء حُسنی برای ذات حق اثبات میکند. خداوند در فاعلیت و نفوذ مشیّت و ارادهاش رقیب و معارض ندارد. همه ی فاعلیتها و ارادهها و اختیارها به حکم خدا و قضا و قدر اوست.

در این کتاب الهی، راه دنیا از راه آخرت و راه فرد از راه اجتماع و راه بدن از راه روح جدا نشده است. میان همهی ابعاد وجودی انسان پیوند عمیق و جداییناپذیری را نشان میدهد و همین امر سبب جامعیت و اعتدال این کتاب آسمانی شده است.

# ۷-۱۱- جامعیت، جهانی و جاودانه بودن اسلام

دین اسلام از جاودانگی برخوردار است و همهی ابعاد حیات انسانی، اعمّ از فردی و اجتماعی، دنیوی و اخروی، مادی و معنوی او را دربر می گیرد و پاسخ گوی همهی نیازهای اساسی بشر برای رسیدن به سعادت و کمال می باشد.

همچنین، رسالت پیامبر اکرم ﷺ یک رسالت جهانی است و به قوم یا ملت یا منطقهی خاصی اختصاص ندارد. ازاینرو خداوند می فرماید: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِّلْنَاسِ بَشِیرًا وَلَذِیرًا وَلَکِنَّ أَکْثَرَ النَّاسِ لَا یَعْلَمُونَ \_ سبأ،۲۸﴾. بههمین دلیل پیامبر اسلام به سران کشورهای مختلف، مانند قیصر روم، پادشاه ایران و فرمانروایان مصر و حبشه و شامات نامه نوشت و آنان را به دین اسلام دعوت کرد.

و ازآنجاکه پیامبر اکرمﷺ آخرین پیامبر خداست، تعلیماتی که ازجانب خداوند برای هدایت مردم آورده، جاودانه است و اختصاص به زمان خاصی ندارد. محتوای قرآن کریم، برای همهی سرزمینها و همهی زمانهاست و پاسخگوی نیاز انسانها تا آخرالزمان میباشد.





# ۷-۱۲- تحریفناپذیری قرآن

قرآن کریم که کتاب جاودانهی هدایت است، از زمان نزول تاکنون دستخوش تحریف نشده و تا ابد بدون تحریف باقی خواهد ماند. الفاظ این کتاب آسمانی عیناً بر پیامبر اکرم ﷺ نازل شده است؛ نه چیزی بر آن افزوده شده و نه از آن کاسته شده است. خداوند میفرماید: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرَّلْنَا اللَّكُرُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ \_ حجر، ٩﴾.

#### ٧-١٣- ولايت و امامت پيامبر اسلام

#### ۷-۱۴- ولایت و امامت امامان معصوم الله

پس از رحلت رسولخدا به رهبری جامعه اسلامی برعهده ی کسانی است که از طرف خداوند معین و منصوب شدهاند. این افراد که دوازده نفر میباشند، وظیفه ی تبیین و تبلیغ دین و زعامت مسلمین را برعهده دارند و رسولخدا به آنها را با نام معرفی کرده است. ائمه ی اطهار این تمام مناصب پیامبر اسلام، جز منصب نبوت، اعم از تبیین و تبلیغ دین و زعامت جامعه ی اسلامی را برعهده دارند. ایشان دارای علم خدادادی هستند، از خطا و گناه معصوماند و بهموجب ولایت الهی که بر همه ی مسلمانان دارند، اطاعت آنها همچون اطاعت خدا و رسولخدا به ممگان واجب است و برترین الگوی قابل پیروی برای انسانها هستند.

# ۷-۱۵ ولایت معنوی پیامبر اکرم و ائمهی اطهار علاق

پیامبر اکرم و ائمه ی اطهار ایک علاوهبر ولایت و زعامت ظاهری، دارای ولایت معنوی یا هدایت به امر نیز هستند. حقیقت امامت همین ولایت معنوی است که ولایت ظاهری نازله آن میباشد. این ولایت، نتیجه ی عبور از مراتب عالم خلقت و رسیدن به بالاترین مراتب بندگی و قرب الهی و واسطه ی فیض میان خالق و مخلوق شدن میباشد. این مرتبه از ولایت، علاوهبراینکه دارای ولایت تکوینی است دستگیری و هدایت باطنی نفوس انسانها و سیر عملی خلق بهسوی کمال را نیز داراست. این مرتبه از ولایت است که زمین نمی تواند یک لحظه از آن خالی باشد و ولی خداوند، چه ولایت ظاهری را در دست داشته باشد و چه نداشته باشد، چه ظاهر باشد و چه غایب، ولایت خود را اعمال می کند و نفوس مستعد را بهسوی کمال هدایت مینماید و جامعه ی بشری و مسلمانان و به خصوص پیروان راستین مکتب اسلام و اهل بیت این اله ادادهای خود بهرمند می سازد."

۱ نیز رجوع کنید به: آلعمران،۱۳۲۱؛ نساه،۱۳،۱۴،۱و۵۹؛ انفال،۱۲۰۰و۴۶ و بسیاری آیات دیگر.

<sup>ً</sup> شيخ صدوق، كمال الدين و تمام النعمه، ج١، ص٢٥٣ / القندوزي، ينابيع الموده، ج٣، ص٣٩٩.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> امام خمینی، مصباح الهدایه الی الخلافه و الولایه / علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان، ج۱، صص۴۷۹-۴۸۰ / علامه طباطبایی، محمدحسین، رساله الولایه، صص۳۱–۳۶ / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۴، صص۳۷۱–۷۲۴.



# ۷-۱۶ غيبت امام دوازدهم ﷺ

حضرت مهدی، صاحبالزمان این و دوازدهمین امام که پس از پدر بزرگوار خود به امامت رسیدند، پس از دورهی کوتاهی که در غیبت صغری بودند و از طریق نایبان خاص با مردم ارتباط داشتند و شیعیان را رهبری میفرمودند، در غیبت کبری بهسر میبرند. یعنی کسی از جایگاه ایشان آگاهی ندارد، اما ایشان با آگاهی کامل از وضع انسانها، بهعنوان خلیفهالله بر روی زمین، جهان را اداره می کند و مانند خورشید پشت ابر، به هدایت معنوی مردم میپردازد و به جهان نور و گرمی میبخشد و روزی که جهان آمادگی پذیرش حکومت سراسری عدل الهی را داشته باشد، به امر خداوند متعال از پس پردهی غیبت ظهور میکند و با تشکیل حکومت واحد جهانی، ادارهی ظاهری جهان را نیز برعهده میگیرد.

### ۷-۱۷- رهبری و امامت حضرت مهدی در دورهی غیبت

امام زمان بنابر مصالحی که خداوند از آن آگاه است، در غیبت است و بندگان از دیدار ایشان محرومند، اما در جامعه «حضور» دارد و با ولایت معنوی خود، انوار هدایت و رهبری را بر مسلمانان میتاباند. ایشان میفرماید: «بهره بردن از من در عصر غیبتم، مانند بهره بردن از آفتاب است هنگامی که پشت ابرها باشد.» ایشان بهاذن خداوند از احوال انسانها آگاه است، افراد مستعد و بهویژه شیعیان و محبان خویش را از امدادها برخوردار میسازد. امام عصر در نامهای به شیخ مفید میفرماید: «ما از اخبار و احوال شما آگاهیم و هیچ چیز از اوضاع شما بر ما پوشیده و مخفی نمیماند.» آ

هماکنون نیز که در دوره ی غیبت به سر می بریم، سرپرست و حافظ و یاور مسلمانان و شیعیان امام عصر است، گرچه این رهبری برای عموم انسانها آشکار و محسوس نباشد و از آن غافل باشند. در حقیقت، هم اکنون نیز امام عصر (عج) با ولایت معنوی خود جهان را اداره می کند و به شیعیان امداد می رساند. این، همان ولایت معنوی است. همچنین بخش رهبری ظاهری را خودشان به عالمان دین واگذار فرموده تا بین مردم به راهنمایی مردم بپردازند و قوانین دین را اجرا کنند.

# ۷-۱۸ ویژگیهای جهانی شدن دین اسلام

دین اسلام به علت ویژگی هایی که دارد، می تواند مورد پذیرش حقیقی ملتها و اقوام مختلف در سراسر جهان قرار گیرد و جامعه ای رو به کمال و سعادت واقعی برای آنان فراهم کند و به نیازهای متنوع و متفاوت اقلیمها و سرزمین ها پاسخ مناسب دهد. این ویژگی ها عبار تند از:

- ۱- سازگاری آن با فطرت انسان، درعین توجه به تفاوتهای زمانی و مکانی؛
  - ۲- مبتنی بر عقلانیت بودن اعتقادات، احکام و دستورات آن؛
  - ۳- توانایی پاسخ گویی به نیازهای نو در بستر نیازهای اصیل انسان؛
    - ۴- مؤیّد به تأیید الهی و پشتوانهی معنوی.

# ۷-۱۹- ولایتفقیه، نوع حکومت اسلامی در دورهی غیبت امام عصر ﷺ

در دورهی غیبت امام زمان هم بنابر فرمان آن حضرت و سخنان و سیرهی پیامبر اکرم و ائمهی اطهار هم و ولایت جامعهی اسلامی برعهدهی فقیه واجد شرایط میباشد. زیرا اجرای احکام الهی در همهی زمانها و دورانها ضرورت دارد و این امر، جز با تشکیل حکومت و نظام اجتماعی اسلام، که خود یکی از مهم ترین احکام الهی است، امکان پذیر نمی باشد. فقیهی که عهدهدار ولایت جامعهی

1 1 1/

ا علامه مجلسی، بحارالأنوار، ج۵۳، ص۱۸۱.

<sup>ً</sup> طبرسي، الاحتجاج، ج٢، ص٩٩٥.

وانتاه اما صادق

اسلامی میشود باید باتقوا، عادل، زمان شناس، باتدبیر و باکفایت و دارای شجاعت و قدرت روحی باشد و بدون ترس با دشمنان دین مبارزه کند و درمقابل تهدیدها و دشمنیها بایستد و پایداری کند. فقیهی که دارای چنین شرایطی باشد، حکومت و رهبری او مورد پذیرش خداوند است و احکام و دستورات وی همشروعیت» دارد؛ در غیر این صورت، پیروی از دستورات وی حرام است. از آنجا که نظام اجتماعی اسلام یک کل به هم پیوسته و تجزیه ناپذیر است، وسعت اختیارات و وظایف ولایت فقیه و حکومت اسلامی در عصر غیبت شامل همه اجزاء و ارکان حکومت میشود و بر همه بخش های آن مانند انور قضایی، اقتصادی، سیاسی و نظامی اطلاق و شمولیت دارد و هیچ بعدی از حکومت اسلامی، در عصر غیبت تعطیل نمی شود. ولی فقیه استنباط کننده و بیان کننده حکم شارع مقدس است، لذا ولایت فقیه، همان ولایت فقه، یعنی ولایت احکام الهی بر جامعه است.

# ٧-٢٠ ولايت فقيه، زمينه ساز حكومت جهاني امام عصر على

برقراری حکومت اسلامی و نظامی که فقیه جامعالشرایط رهبری آنرا برعهده دارد، علاوهبراینکه یک ضرورت اساسی در اجرای احکام اسلامی است، به مؤمنان و منتظران این امکان را فراهم میآورد که زمینه ساز ظهور امام عصر باشند و خود را، هم از جهات فردی و هم از جهات اجتماعی، برای ظهور آماده کنند و دینداران و حق طلبان جهان را امیدوار به تجدید حیات کرامتهای انسانی و عدالت جهانی نمایند.

تمدن جهانی موردنظر اسلام دارای ویژگیهایی است که آن را از سایر تمدنها متمایز میکند و هر حکومتی که برمبنای دین اسلام در سرزمینی مستقر شود، باید بهسوی تحقق این ویژگیها گام بردارد. بهمیزان قرب و نزدیکی به آنها، محتوای اسلامی تری پیدا می کند و به آرمانهای اسلام نزدیکتر می شود. پیامبر گرامی اسلام بیامبر گرامی اسلام بیامبر گرامی اسلام بیامبر گرامی اسلام بیان که حکومتشان غصب شده بود، در همین جهت تلاش کردند. و اگر تمدنی که در جهان اسلام و با ظهور اسلام پدید آمد، که بهرههایی از این ویژگیها را داشت، در مرتبهی اول نتیجهی سعی و مجاهدت سنجیده و مدبرانهی این بزرگواران بود. اهم آین ویژگیها عبارتند از:

#### ۷-۲۰-۱ توحیدمحوری

توحید زیربنای معارف نظری و غایت حقیقی معارف عملی اسلام است و همچون روحی در تمام ارکان آن ساری و جاری است. ازاینرو همه ی ابعاد تمدن اسلامی، ظهور و بروز حقیقت توحید است؛ از سبک زندگی فردی و اجتماعی گرفته تا آرمانها و آرزوها، علوم و فنون، روابط و تکالیف و حقوق، جنگها و صلحها، حبه و بغضها، معماری و ساختمان، لباس و زیورآلات، بازیها و تفریحات و هنر در همه ی اقسام آن؛ بدین معنا که یا بهلحاظ نظر و بینش، بینشی توحیدی به انسانها می دهد و راهی بهسوی نگرش توحیدی می گشاید، یا از نظر عمل و رفتار، انسان را به تقرب به خداوند فرا می خواند و راهی بهسوی او باز می کند تا زندگی بشر به حقیقت ماهیتی «از اویی» و «بهسوی اویی» دارد.

در میان مراتب توحید، توحید در ربوبیت و توحید در عبودیت درطول تاریخ مورد تهاجم مشرکان و ملحدان قرار گرفته است، زیرا تأثیر جدی در سبک زندگی انسانها داشته است. انسانهایی که به توحید ربوبی و توحید در عبودیت اعتقاد و ایمان دارند، روابط خانوادگی و اجتماعی خاصی برقرار میکنند، اهداف و آرزوهای ویژهای را تعقیب میکنند و خلاصه، همهی اجزاء زندگی آنها رنگوبوی خاصی مییابد که با نوع زندگی در تمدن جدید متفاوت است.

# ۷-۲-۲ آخرت گرایی

بنابر بینش الهی، حیات انسانها منحصر در زندگی محدود و تنگ و پایانناپذیر دنیایی نیست؛ بلکه متصل به یک زندگی جاویدان و ابدی است که محصول نوع زندگی و نگرش و اخلاق و رفتار فرد در دنیاست. دنیا مزرعهی آخرت و آخرت محصول دنیاست.

۱ امام خمینی، صحیفهی امام، ج۵، ص۲۳۵.



بهطور طبیعی، جامعهای که افراد آن سعادت و غایت زندگی خود را در حیات پس از مرگ میدانند، با جامعهای که چنین عقیدهای را ندارد یا از آن غافل است تفاوت میکند. حرص و ولع نداشتن در استفاده از طبیعت و مواهب طبیعی، اولویت دادن به اعمال و کارهایی که غایات اخروی را تأمین میکنند، استفاده از نمادهایی که توجه را به آخرت جلب میکند، اختصاص بخش مهمی از عمر برای کسب ذخیرهی اخروی، ازجملهی آثار ایمان به آخرت است. درنتیجه علم و فناوری و سبک زیستن، جهتگیریهای ویژهای مییابند که با وضع کنونی تفاوت خواهد داشت.

### ۷-۲۰-۳ ولایت پذیری

جامعه و تمدن اسلامی براساس قبول ولایت الهی و ولایت آنان که خداوند برگزیده است، استوار میگردد. یعنی منشأ قانون و قدرت و حاکمیت خداوند تبارک و تعالی است. احکام زندگی فردی و اجتماعی و بایدها و نبایدهای اخلاقی، مالی، حقوقی و سیاسی، با تشریع الهی است و حکم خداست که نافذ و جاری است. پیامبر اکرم و ائمهی اطهار شیخ و نایبان آنان، چه در زمان حضور و چه در زمان غیبت، ناقل امر و نهی الهی هستند و لذا احکام و اوامر و نواهی آنان نافذ و ملاک عمل مؤمنان است.

منشأ قانون، حاكميت خود انسانها و خواست و تمايلات آنان نيست.

#### ۷-۲۰-۲ عقل گرایی

شکوفایی عقل بشر از اهداف اصلی انبیاء بوده است. ازاینرو دعوت مردم به تفکر و تعقل و دوری از جهل و خرافهگرایی محور دعوت آنان بهشمار میرود. اصول دین جز با تحقیق عقلانی پذیرفته نیست و در فروع دین، عقل منبع دوم اجتهاد، درکنار نقل است. اسلام، عقل را نوعی طهارت و زوال عقل را نوعی «محدِث» شدن تلقی میکند. لذا عروض جنون یا مستی را نیز همچون خوابیدن مبطل وضو قرار داده است. ازاینرو، در تمدن اسلامی، تعقل و تفکر و ثمره و نتیجهی آن یعنی علم، در جایگاه رفیع قرار دارد و رفتار آحاد جامعه و تنظیم روابط اجتماعی باید تجلی عقلگرایی مردم باشد.

#### ٧-٧-۵ عدالتطلبي

از هدفهای بنیادین رسالت انبیا<sup>ی</sup>، برقراری قسط و عدالت است. عدالت اجتماعی، جلوهی اصل توحید عملی در جامعه است که از طریق نفی طاغوتها و تبعیضها حاصل میشود. ۱

# ۷-۲۰-۶ حقدوستی و باطلستیزی

یک جامعه و تمدن اسلامی صفبندی و جبهه گیری خود را بر پایه ی تقابل آشتی ناپذیر حق و باطل تعیین می کند. جبهه ی حق، جبهه ی توحید، کرامتهای اخلاقی، عدالتخواهی و در یک کلام ولایت الهی است. جبهه ی باطل، جبهه ی شرک، مفسدان و ستمگران و ولایت طاغوت است. رسول خدار شی از مسلمانان و مؤمنان می خواهد که با حق طلبان در سراسر جهان پیوند دوستی و اخوت برقرار کنند و از یکدیگر دفاع نمایند و همواره با مشرکان و مفسدان و ظالمان در ستیز باشند و ستمدیدگان و مستضعفان را یاری کنند.

# ۷-۲۰-۷ حفظ کرامتهای اخلاقی

جامعه و تمدن اسلامی جلوهگاه فضائل و تجلی کرامتهای اخلاقی است. در این جامعه، انسانها میکوشند در روابط خود با دیگران، علاومبر مراعات عدالت و قانون، ازخودگذشتگی، ایثار، احسان، جود، شجاعت، سخاوت و سایر فضائل اخلاقی را مراعات کنند و جامعه را صحنهی تکامل روحی و معنوی قرار دهند؛ چنانچه پیامبر گرامی اسلام گی فرمود: «من معبوث شدم که اخلاق را تکمیل کنم» ۲

\_

<sup>ٔ</sup> شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲، صص۱۱۰–۱۱۷.

٢ قال رسول الله ﷺ «إنِّي بُعِثتُ لِأُتمِمُ مَكارِمُ الأخلاق» (مكارم الأخلاق، ص٨)

# ۷-۲۰-۸ اعتدالگرایی

جامعه و تمدن اسلامی، حرکتی بهسمت اعتدال و توازن دارد، اعتدال میان روح و جسم، دنیا و آخرت فرد و جامعه و خانواده. به طور مشلمان مثال، جسم نردبان عروج روح به کمالات معنوی است و دنیا مزرعهی آخرت است، لذا در اسلام رهبانیت مردود شمرده شده و هر مسلمان موظف است حق جسم را در چارچوب کمال حقیقی روح ادا کند و به آبادانی دنیا در مسیر سعادت اخروی بپردازد: ﴿قُلُ مَنْ حَرَّمَ زِینَةَ اللّهِ الَّتِی أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالْطَیّبَاتِ مِنَ الرِّرْقِ قُلْ هِی لِلَّذِینَ آمَنُواْ فِی الْحَیَاةِ الدُنْیَا خَالِصَةً یَوْمَ الْقِیَامَةِ کَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآیَاتِ لِقَوْمِ یَعْلَمُونَ \* قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّیَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِنْمَ وَالْبَعْیَ بِعَیْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِکُواْ بِاللّهِ مَا لَمْ یُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُواْ عَلَی اللّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ \_ اعراف،٣٢-٣٣﴾.

#### ۷-۲۰-۷ اصالت خانواده

از برنامههای مهم رسولخدا علی تبیین جایگاه خانواده، بهعنوان کانون رشد و تربیت انسانهای بافضیلت، حافظ عفاف و پاکدامنی و مانع اصلی فساد و نابسامانی اجتماعی بود. احیای منزلت زن و ارزشهای اصیل او، با احیای خانواده امکانپذیر است. ازاینرو در جامعه و تمدن اسلامی، بنیان خانواده استحکام دارد و یکی از محورهای برنامهریزی نظام اسلامی تلقی میشود.

# ٧-٢١- منابع كسب معارف دين

منابع کسب معارف دین عبارتند از:

# ۷-۲۱-۱ قرآن کریم

این کتاب که معجزه ی جاویدان پیامبر اکرم ﷺ محسوب میشود، کتاب هدایت بشر است: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ بِهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُوْمُ... ـ اسراء،٩﴾، کتاب انسان است، آنگونه که خدای انسان او را آفریده و توصیف کرده است. بنیانهای معارف دین در این کتاب الهی بیان شده و منبع اصلی و اولی معارف نظری و عملی دین محسوب میشود.

# ۷-۲۱-۲ سنت و سیرهی پیامبر اکرم و ائمهی اطهار 🖽

این بزرگواران که برخوردار از علم الهی و معصوم از هر خطا و گناه میباشند، معلمان و حافظان دین و مفسران اصلی کتاب الهی هستند. قول و فعل آنان حجت است و منبع دوم معارف نظری و عملی دین میباشند.

عالمان و دانشمندان اسلامی با تفقّه و تحقیق در قرآن کریم و سنت معصومین معارف دین را استنباط میکنند و در اختیار جامعهی اسلامی قرار میدهند. معارف کسبشده از این طریق را، اصطلاحاً «معرفت نقلی» مینامند.

با توجه به نحوهی دلالت آیات و روایات و نیز اَسناد روایات، احکامی که از این طریق استنباط شدهاند، به دو دسته کلی قطعی و ظنّی تقسیم می شوند.

اجماع که در کتب اصولی بهعنوان یک منبع ذکر شده، یکی از راههای کسب سنت معصومین ﷺ میباشد و منبع مستقلی محسوب نمیشود.

#### ۷-۲۱-۳ عقل

یکی از منابع کسب معارف دین است، هم در حکمت نظری و هم در حکمت عملی. ٔ عقل انسان در آن محدودهای که توانایی در ک حقیقت را دارد، براساس قواعد منطقی به تفکر و تحقیق میپردازد و کسب علم میکند. علمی که از این راه بهدست میآید، یکی از منابع

١۵.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> در میزان منبع بودن عقل میان دانشمندان اسلامی اختلاف است. آنچه در اینجا آمده، مبتنیبر دیدگاه علامه طباطبایی در بسیاری از آثار خود ازجمله در تفسیر المیزان ذیل آیات ۱۵ تا ۱۹ سوره مبارکهی مائده و استاد شهید مطهری در اسلام و مقتضیات زمان و آیتالله آیتالله جوادی آملی در کتاب منزلت عقل در هندسهی معرفت دینی است.

دین است. علمی که بشر از طریق تفکر بهدست میآورد، متناسببا موضوع و روشی که در تحقیق انتخاب کرده، به دو دستهی کلی قطعی و ظنّی تقسیم میشوند و متناسببا قطعی یا ظنّی بودنشان حجیّت دارند. ۱

بنابراین، در مجموع دو منبع برای کسب معارف دین وجود دارد: نقل و عقل.

ازآنجاکه ممکن است در مورد مسألهی واحد حکمهای متفاوت و متعارضی بهدست آید، قواعد ذکرشده در علمِ اصول برای ترجیح یکی بر دیگری حاکم است و باید از آن پیروی کرد.

#### ۷-۲۲- رابطهی دین با عقل و علم

با توجه به اینکه عقل، یک منبع کسب معرفت در دین محسوب می شود، فرض رابطه ی تقابلی به کلی منتفی است. این رابطه، حتی از رابطه ی عدم تعارض یا همکاری، بر این فرض استوار است که دستاورد دین با دستاورد عقل تفاوت دارد؛ درحالی که عقل، امری درون دینی است نه برون دینی. از این رو امیرالمؤمنین این همچنان که شریعت نیز هدایت کننده و عقل بیرونی برای او می باشد.»<sup>۲</sup>

با توجه به مبانی دینشناسی و معرفتشناسی که تاکنون بیان گردیده است، معنای صحیح ارتباط علم و دین را میتوان بهصورت زیر بیان کرد:

- ۱) اعتبار و حجیت نقل (دستاورد تفکر در کتاب و سنت) در دو حوزهی عقل نظری و عملی، در محدودهی موازین منطقی و اصولی؛
  - ۲) اعتبار و حجیت عقل در دو حوزهی عقل نظری و عملی، در محدودهی موازین منطقی؛
    - ۳) منبع دین بودن نقل و عقل و بهرهمندی همهی موضوعات علمی از این دو منبع؛
  - ۴) همه جانبه و ذو ابعاد بودن تربیت دینی و قرار گرفتن تربیت علمی در داخل تربیت دینی.

#### ۲۲-۲- خدمات علم و عقل به دین

بنابراین علم و معرفتی که حاصل تفکر و تعقل است، نهتنها تعارضی با دین ندارد، بلکه منبع معرفت دینی است و بهصورتهای زیر در خدمت دین قرار می گیرد، از جمله اینکه:

#### ۷-۲۲-۱ نظامسازی دینی

از آنجاکه دین اسلام یک دین همه جانبه است و ابعاد گوناگون حیات فردی و اجتماعی انسان را شامل می شود، بایدها و نبایدهای آن تمام حوزههای زندگی بشر را دربر می گیرد. این بایدها و نبایدها، وقتی به صورت منسجم و هماهنگ عرضه شوند، نظام نامیده می شوند.

<sup>&#</sup>x27; توجه بهجایگاه عقل به عنوان یک منبع معارف و احکام دین آثار و ثمرات مهمی دارد. استاد مطهری در مواضع متعددی این جایگاه مهم را توضیح داده است. از جمله در کتاب بیست گفتار، پس از بررسی نزاع معتزله و اشاعره درباب حسن و قبح و اتخاذ این موضوع که آنچه خوب است را شرع دستور داده، می فرماید [این بحث] اثر مهمی دارد و آن مساله دخالت عقل و علم در استنباط احکام اسلامی است. اگر نظریه اول را بپذیریم که حقی و عدالتی بوده و حسن و قبح واقعی بوده و شارع اسلام همیشه آن واقعیات را منظور داشته قهرا در مواردی که بر میخوریم به حکم صریح عقل و علم که مقتضای حق چیست مقتضای عدالت چیست، صلاح کدام است و فساد کدام، ناچاریم اینجا توقف کنیم و عقل را به عنوان راهنما در مواردی که میتواند صلاح و فساد را درک کند، بپذیریم و قاعده ای را که عدلیه گفته اند که «کل ما حکم به العقل حکم به الشرع» یا گفته اند «لواجبات الشرعیه الطاف فی الواجبات العقلیه» به کار بندیم. اما بنابر نظر دوم [نظر اشاعره]، عقل به هیچ وجه نمیتواند راهنما باشد، قوانین و مقررات اسلامی یک روحی و معنایی ندارد که ما آن روح و معنا را اصل قرار دهیم، هرچه هست، همان شکل و فرم و صورت است و با تغییر شکل و فرم و صورت، همه چیز عوض میشود. اصلا مطابق با این نظریه، هر چند نام حق و عدل و نام مصلحت و تقدیم مصلحت یر مصلحت دیگر برده میشود، اما یک مفهوم واقعی ندارد... این بود که علمای عدلیه گفتهاند ادله شرعیه چهار است: "قرآن، سنت، مصلحت و تقدیم مصلحتی بر مصلحت دیگر برده میشود، اما یک مفهوم واقعی ندارد... این بود که علمای عدلیه گفتهاند ادله شمرده شود و یک پایه از پایه های اجماع – یعنی اتفاق علمای اسلامی با شرایط مخصوص – چهارم عقل"، اما از نظر غیر عدلیه هیچ معنی ندارد که عقل از ادله شمرده شود و یک پایه از پایه های اجتهاد و استنباط احکام شرعی قرار گیرد. (بیست گفتار، صص ۴۱ تا ۴۴)

٢ اميرالمؤمنين (اللِّي «الْعَقْلُ شَرْعٌ مِنْ داخِلٍ وَ الشَّرْعُ عَقْلٌ مِنْ خارِجٍ» (طريحي، شيخ فخرالدين، مجمعالبحرين، ج٢، ص٢٢٤)



اسلام دارای نظام تربیتی، نظام حکومتی، نظام اقتصادی، نظام حقوقی، نظام اخلاقی، نظام خانوادگی و مانند آن است. برای ساختن هریک از این نظامها، متناسببا مقتضیات زمان و مکان، علم بشری در کنار وحی الهی و سنت معصومین ﷺ قرار میگیرد و براساس قواعد *دانگاهاماممادق* استنباط فقهى نظام تربيتي، اخلاقي و... تدوين مي گردد.

# ۷-۲۲-۲ - ۲- توسعهی معرفت دینی در شاخههای مختلف آن

مجموعهی معارف اسلامی که در دو بخش حکمت نظری و حکمت عملی قرار می گیرد، با استنباط و اجتهاد علما و دانشمندان توسعهای پایاناپذیر. از مبانی فلسفی و کلامی دین که متکیبر برهانهای محض عقلی است گرفته تا مباحث اخلاقی و احکامی، با استفاده از موهبت عقل و تلاش فکری مسلمانان است که توسعه مییابد و پیشرفت میکنند. از این رو بهمیزانی که در جامعهی اسلامی به تفکر و تعقل تشویق شود و عالمان و دانشمندان ارج گذاشته شوند و علم توسعه یابد، میل به حقیقتجویی آحاد جامعه شکوفا می گردد و دروازههای علم گشوده میشود و دین که عین حق و حقیقت است، روشن تر و آشکار تر می گردد.

#### ۷ –۲۲ – ۳ – تبیین معارف وحیانی و سنت معصومین 🖽

قرآن کریم و کلام معصومین ﷺ که حقایق ناب هستند و در عالی ترین مراتب قرار دارند، خوان نعمتی است که خداوند برای عقل بنیآدم گسترده است تا با تفکر و تعمق در آنها، هم عقل بشر بهفعلیت برسد و هم حقایق بر گروهی دیگر از مردم که در سطح پایینتری قرار دارند، تفسیر و تبیین گردد. اجتهادپذیری که از ویژگی معارف وحیانی و معصومین ﷺ است، این امکان را به عقل میدهد که اصول کلی و ثابت این معارف را کشف کند و بر موارد جزئی و متغیر تطبیق نماید؛ و در حوزهی عملی، امکان اجرای احکام الهی را در همهی زمانها و مکانها فراهم آورد و در حوزهی نظری، پاسخگوی سؤالها و مسألههای نو باشد و از زایندگی و بالندگی دین کاسته نشود.

#### ۲-۲۲-۲ کمک به تحقق اهداف و غایات دین و اجرای احکام الهی

علم و دانش بشری، میتواند درخدمت غایات دین مانند عدالت اجتماعی، آبادانی موردنظر اسلام، زندگی سالم، گسترش خیر و اخلاق در جامعه شود. البته این فواید برای علم درصورتی است که نظام اسلامی در جامعه مستقر شده باشد و گسترش و توسعهی علم درجهت غایات دینی سامان دهی گردد.

#### ۷-۲۲-۲ کمک دین به علم و عقل

# ۷-۲۲-۲ بیدار کردن روح حقیقتگرایی

از اهداف اصلی دین، زنده کردن و شکوفا نمودن فطرت حقیقتگرای انسانهاست. هر قدمی در پیشرفت علم، میل و رغبت متعلمین را به کسب معرفت بیشتر میکند و آحاد جامعه را نسبتبه علم علاقهمندتر میسازد و روح علمی را بر جامعه حاکم مینماید.

ازطرفدیگر، تعالیم قرآن کریم و سنت معصومین این نیز زمینهساز گسترش خردورزی و دانش هستند و بهصورتهای مختلف در پی ایجاد یک جامعهی فهیم، عاقل و عالم میباشند؛ ازجمله اینکه:

# ۷-۲۲-۲-۲ تشویق به حقیقتطلبی و تنظیم امور فردی و اجتماعی براساس علم

قرآن کریم میفرماید: ﴿وَلاَ تَقْفُ مَا لَیْسَ لُكَ بِهِ عِلْمٌ \_ اسراء،۳۶﴾ و در مذمّت آنان که جاهلانه از گذشتگان پیروی میکنند، مىفرمايد: ﴿أَوَلُوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ ـ بقره،١٧٠﴾، و نيز مىفرمايد: ﴿وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لَعِبٌ وَلَهُوٌ وَلَلدَّارُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لَّلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ \_ انعام،٣٢﴾.

# ۷-۲۲-۲-۳ فرهنگسازی بهنفع تعقل و تعلیم و تعلّم

تشویق به تفکر و تعقل و ارجگذاری به علم و عالم در مجموعهی قرآن حضور چشمگیری دارد و کتاب دیگری را نمیتواند در جهان یافت که اینگونه برای خردورزی و دانش منزلت قائل شده باشد. کمتر صفحهای از قرآن کریم است که با یکی از اشتقاقات تعقل، تفکر،

مانی نظام تربیتی

-تفقّه، علم، تدبر، از حکمت و علم به نیکی یاد نکرده باشد و یا در مذمت جهل و تقلید جاهلانه سخنی نیامده باشد. روش رسولخدا و ائمهی اطهار ﷺ نیز حکایتگر آن است که اساساً این اولیای الهی میخواستند فرهنگ جاهلانه به فرهنگ عاقلانه و عالمانه تبدیل شود تا دانگاها،مماون جامعهای با محوریت تعقل و علم شکل بگیرد. ازجمله اقدامات قرآن کریم و معصومین بزرگوار این از عقل و علم عبارتند از:

- تشویق به حقطلبی و انجام امور براساس علم؛
  - مذمّت تقلید کور کورانه و مقلّدپروری؛
- ارجاعات متعدد قرآن و احادیث به دستاوردهای تعقل و علم؛
- تعیین غایات متعالی و جهتدهی به علم برای رسیدن به علمی که از حیث عملی نیز فایدهمند باشد؛
  - فرهنگسازی به نفع علم و عقل؛
- تقویت عوامل اخلاقی سازنده مانند تقوا و انصاف و از بین بردن عوامل اخلاقی تخریب کننده مانند لجاجت در عالم و

# مانی نظام تریتی ۷-۲۳- چالشها

| چالش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تيتر بحث                          | کد |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|----|--|--|
| دیدگاه ایمانگرایانه (fideism) که در مسیحیت دورهی اولیهی قرون وسطی شایع بود و در اگزیستانسیالیسم الهی و نیز الهیات مسیحی دورهی معاصر شایع است. در این دیدگاه، نه پذیرش دین مبتنی دولیل عقلی است و نه گزارههای دین از سنخ گزارههای مطابق اواقع است و نه احکام دینی مبتنی بر مصالح است.                                                                                  | ۱<br>۷–۵– عقلانی<br>بودن دین<br>۲ |    |  |  |
| از نظر اشاعره و اخباریون از شیعه، پذیرش دین با استدلال عقلی است و عقل ما را به دین میرساند.<br>پس از رسیدن به دین، کار عقل فقط استنباط در کتاب و سنت است و گزارههای مستقل عقل<br>حجیتی ندارد. ا                                                                                                                                                                       |                                   |    |  |  |
| پلورالیسم در دین که نتیجه ی پلورالیسم در معرفت دینی و آنهم نتیجه ی پلورالیسم و نسبی گرایی در اصل معرفت است، از دیدگاههای رایج در دوره ی مدرن محسوب می شود.                                                                                                                                                                                                            |                                   | ٣  |  |  |
| در برخی دیگر از دیدگاهها، هر عقیدهای که مبتنیبر نگرشی ماورایی یا قدسی باشد، دین ت می                                                                                                                                                                                                                                              |                                   |    |  |  |
| در برخی از دیدگاهها، هر عقیدهای که در اثر ارتباط معنوی با خالق جهان کسب شده باشد پیامبروار پیامی ازجانب خداوند بیاورد و به تجربهای نبوی دست یابد، دین تلقی میشود. مطابق با ادیدگاه، همهی تجربهها مستقل از یکدیگرند (گرچه عناصری از وحدت میان آنها برقرار است) هرکدام، دین مستقلی را پدید میآورند و هیچکدام نافی دیگری نیست و نمیتوان یکی را حق دیگران را باطل پنداشت. |                                   |    |  |  |
| چالشهای میان یهود، مسیحیت و اسلام در مسألهی مهدویت؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                   | ۶  |  |  |
| ظهور مهدیهای دروغین؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٧–١۵ غيبت                         | ٧  |  |  |
| مسألهی جهانیسازی مدرنیسم، لیبرالیسم و سبک زندگی غربی در دورهی غیبت؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | امام دوازدهم                      | ٨  |  |  |
| جهانی شدن ارتباطات بین انسانی.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                   | ٩  |  |  |
| حکومتهای سکولار و غیردینی و ضددینی در دنیا؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٧-١٨- ولايت                       | 1+ |  |  |
| نحوهی تعامل با نظامهای حاکم بر جهان کنونی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فقیه، نوع                         | 11 |  |  |
| برنامههای فرهنگی، سیاسی و برای از پا درآوردن حکومت دینی؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | حكومت اسلامي                      | 11 |  |  |
| دیدگاههای دروندینی نفی ضرورت حکومت در دورهی غیبت؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | در دورهی غیبت<br>امام عصرﷺ        | 17 |  |  |
| خلاف دین بودن قیام برای تشکیل حکومت در دورهی غیبت.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ,                                 | 14 |  |  |



<sup>ٔ</sup> سوزنچی، حسین، معنا، امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، صص۱۴۹-۱۸۴ / پترسون، عقل و اعتقاد دینی، ص۸۰ / ابن تیمیه، درء تعارض العقل و النقل، ص۱۷۸ / ابراهیمی دینانی، غلامحسین، ماجرای فکر فلسفی، ص۱۷ به بعد / شهید مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۱، صص۲۹۷–۳۲۱.

# وانتأه امام صادق

# ۲۴-۷ نشانگرها (دلالتها)

| دلالت (نشانگر)                                                                                                                                                                                                                                                                                | تيتر بحث                                                           | کد                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------------------|
| برنامهی تربیتی در چارچوب هدایت الهی باید تنظیم شود.<br>نظام برنامهی درسی که برمبنای نظام تربیتی است نیز باید در چارچوب هدایت الهی<br>تنظیم شود.                                                                                                                                               | ٧-٧- اقسام هدايت الهي                                              | 1                    |
| اتخاذ اهداف تربیت از دین<br>ضرورت پیروی از تعالیم الهی برای تحقق اهداف تربیت<br>انطباق اصول و روشهای تربیت بر شریعت اسلامی و در چارچوب دین بودن آن اصول و<br>روشها                                                                                                                            | ۷–۳– دین، محتوای<br>هدایت الهی                                     | ۴ ۵                  |
| استخراج نظام تعلیم و تربیت از منابع دین<br>ضرورت تبعیت از احکام دین در همهی ابعاد زندگی در تمام زمانها<br>امکان تطبیق تعالیم دینی با نیازهای زمان و مکان                                                                                                                                      | ۷-۱۰- جامعیت، جهانی و<br>جاودانه بودن اسلام                        | ۶<br>۷<br>۸          |
| ضرورت ابتناء نظام تعلیم و تربیت بر قرآن کریم و سیره و سنت پیامبر اکرم و ائمهی اطهار این فرورت الگو قرار دادن سیره ی تربیتی پیامبر اکرم و ائمه ی اطهار این ا                                                                                                                                   | ۱۲-۷ و ۷-۱۳- ولایت و<br>امامت پیامبر اکرم و ائمهی<br>اطهار         | ۹ ۱۰                 |
| زمینهسازی برای ظهور، از اهداف تعلیم و تربیت اسلامی<br>تبیین موضوع مهدویت در علوم انسانی و فلسفهی تاریخ                                                                                                                                                                                        | ۱۵-۷ غیبت امام<br>دوازدهمﷺ                                         | 11                   |
| ضرورت برنامهریزی برای تشکیل حکومت اسلامی و تداوم آن در دوره ی غیبت تدوین نظام تربیتی در چارچوب نظام اسلامی و بهعنوان مهمترین وظیفه ی نظام اسلامی تبیین رابطه ی صحیح رهبری و مردم: وظایف مردم، وظایف رهبری رابطه ی صحیح مردمسالاری و حکومت اسلامی زمینه سازی برای حکومت جهانی امام عصر         | ۷-۱۸- ولایت فقیه، نوع<br>حکومت اسلامی در<br>دورهی غیبت امام<br>عصر | 18<br>16<br>10<br>18 |
| در تربیت اسلامی انسان نباید بر خود رنج و تحملی که در دین نیامنده و مبنای عقلی و شرعی ندارد اعمال کند چراکه این کار موجب عکسالعمل شدید ازجانب روح میشود؛ بلکه باید بهنحوی طبیعت انسانی خود را کنترل کند که هم جسم او شاداب بماند و هم نفس روحانی او آمادگی تجرد و رشد و شکوفایی را داشته باشد. | ۷-۱۹-۸-ولایت فقیه، زمینهساز حکومت جهانی امام عصر عصل اعتدال گرایی  | 1.4                  |
| بهره گرفتن از دو منبع عقل و نقل در تبیین معارف دین ازجمله نظام تربیتی تبیین چیستی تربیت و نظام تربیتی و اهداف تربیت از دین ضرورت پیروی از تعالیم دین برای اجرایی کردن نظام تربیتی و تحقق اهداف تربیتی                                                                                         | ۱-۲۰- منابع کسب معارف<br>دین                                       | 19<br>T+<br>T1       |







کد تیتر بحث دلالت (نشانگر)
استخراج تربیت علمی و برنامهریزی درسی از دو منبع عقل و نقل بهعنوان بخشی از نظام تربیتی









#### كتب مرجع

- ۱) قرآن کریم
- ٢) نهجالبلاغه
- ۳) صحیفه سجادیه
  - ۴) نهجالفصاحه
  - ۵) مفاتيح الجنان
    - بحار الأنوار
      - ۷) کافی
    - ۸) اصول کافی
    - ۹) فروع کافی
- ١٠) الذريعه الى حافظ الشريعه: شرح اصول كافي
  - ۱۱) مصباح الشريعه و مفتاح الحقيقه
    - ۱۲) غرر الحكم و درر الكلم
      - ١٣) تحفالعقول
  - ۱۴) فیض کاشانی، ملا محسن، تفسیر صافی
  - ١٥) فيض كاشاني، ملا محسن، علم اليقين
    - ۱۶) توحید صدوق
    - ۱۷) امالی صدوق
    - ١٨) شيخ صدوق، معاني الاخبار
    - ١٩) شيخ صدوق، ثواب الأعمال
  - ۲۰) شیخ صدوق، کمال الدین و تمام النعمه
    - ٢١) من لايحضره الفقيه
      - ۲۲) امالی طوسی
      - ۲۳) ارشاد القلوب
        - ۲۴) نورالثقلين
    - ۲۵) طبرسی، الاحتجاج
      - ۲۶) وافی
      - ۲۷) تفسیر قمّی
    - ۲۸) شرح غُرر و دُرَر آمُدی
      - ٢٩) علل الشرائع
        - ۳۰) كنزالعمال
  - ٣١) مجمع البحرين، طريحي، شيخ فخرالدين
    - ٣٢) نفس المصدر
    - ٣٣) مشكاة الأنوار



- ٣٤) محجة البيضاء
- ۳۵) ينابيع الموده

#### اسناد دانشگاه

- ۳۶) اسناد بالادستی دانشگاه، اعم از بیانیهی رسالت، سند چشمانداز، سند اهداف کلان و راهبردهای کلان دانشگاه (ابلاغی ازجانب مقام معظم رهبری القبالی)
  - ٣٧) بيانات حضرت آيتالله مهدوي كني والله
  - ۳۸) استراتژیهای کلی ریاست فقید دانشگاه در بازنگری برنامههای درسی.
    - ۳۹) صور تجلسات شورای دانشگاه.
    - ۴۰) مصوبات کمیته برنامهریزی علمی.
    - ۴۱) بررسی اجمالی فرایند علمی برنامهریزی درسی دانشگاه.
      - ۴۲) برنامههای درسی رشتههای مختلف دانشگاه.
- ۴۳) گزارش تجزیه و تحلیل فعالیتهای دانشکدهها، بررسی ساختاری آنها و مکانیزم ارتباطی دانشکدهها با معاونتهای ستادی (۱۳۹۳/۷/۱۹).
- ۴۴) طراحی برنامهی درسی دروس معارف اسلامی برای دورهی کارشناسیارشد پیوستهی تمام رشتههای دانشگاه امام صادق المنظم، دکتر خندان.
  - ۴۵) مکتب تلفیقی دانشگاه امام صادق الملی دکتر همایون.
- ۴۶) مجموعه مصاحبههای سال ۹۰ با رؤسای دانشکدهها و برخی اعضای هیئتعلمی دانشگاه راجعبه رویکرد نسبتبه علم دینی و راه تحقق آن در دانشگاه.
  - ۴۷) مجموعه مصاحبههای سال ۹۳ با رؤسای دانشکدهها و برخی اعضای هیئتعلمی دانشگاه.
  - ۴۸) اسناد مربوط به معاونتها و بخشهای مختلف دانشگاه درمورد اهداف، وظایف و خلاصه اقدامات انجامشده تاکنون؛ اعم از:
    - مأموریت حوزهی معاونت آموزشی و تحصیلات تکمیلی
  - آییننامه ارتقاء مرتبهی اعضای هیأتعلمی مؤسسههای آموزشی و پژوهشی مصوبه شورای عالی انقلاب فرهنگی (۸۹/۱۱/۲۳)
    - اهداف و مأموریت معاونت دانشجویی و فرهنگی
    - خلاصهی گزارش اجرای طرح ارتقاء وضعیت تحصیلی (معاونت دانشجویی و فرهنگی) (دی ماه ۹۲)
      - اهداف و وظایف کتابخانه
      - رهآورد (معرفی و گزارشهای دفتر اعزام مبلغ)
        - برنامهریزی راهبردی دفتر اعزام مبلغ
      - ۴۹) نقد متون علوم انسانی، براساس دیدگاه مبناگرایی و روش استاد مطهری، دکتر خندان.
        - ۵۰) طراحی مدل نظام انگیزش مالی دانشجویان دانشگاه، دکتر پیغامی.
    - ۵۱) گونهشناسی رهیافتهای تلفیقی در طراحی برنامههای درسی و دلالتهای کاربردی آن برای رشتهی اقتصاد، دکتر پیغامی.

#### اسناد بیرونے

- ۵۲) نقشهی جامع علمی کشور.
- ۵۳) سند و مبانی نظری تحول بنیادین آموزش و پرورش.

۲.



- ۵۴) برنامهی درسی ملی آموزش و پرورش.
- ۵۵) راهنمای برنامهی درسی تعلیمات دینی و قرآن آموزش و پرورش.
- ۵۶) نظامنامهي تربيتي جامعه المصطفى العالميه، زيرنظر حجتالاسلام دكتر اعرافي.
  - ۵۷) طرح دورهی حکمتجویی.

#### ساير كتب

- ۵۸) ابن سینا، الشفاء
- ۵۹) صدرالمتألهين، الاسفار الاربعه
- ۶۰ خواجه طوسی، نصیرالدین، شرح الاشارات و التنبیهات
  - (٤١) خواجه طوسى، نصيرالدين، اساس الاقتباس
- ۶۲) شاهآبادی، محمدعلی، رشحات البحار، الانسان و الفطرهٔ
  - ۶۳) امام خمینی، شرح حدیث جنود عقل و جهل
    - ۶۴) امام خمینی، صحیفهی امام
    - ۶۵) امام خمینی، چهل حدیث
  - (۶۶) امام خميني، مصباح الهدايه الى الخلافه و الولايه
- ۶۷) خامنهای، علی، پایگاه اطلاع رسانی دفتر مقام معظم رهبری
  - (۶۸ روشنای علم (مجموعه سخنرانیهای مقام معظم رهبری)
  - ۶۹) علامه طباطبایی، محمدحسین، ترجمهی تفسیر المیزان
    - ٧٠) علامه طباطبایی، محمدحسین، بدایه الحکمه
    - ٧١) علامه طباطبایی، محمدحسین، نهایه الحکمه
    - ۷۲) علامه طباطبایی، محمدحسین، رسائل توحیدی
      - ٧٣) علامه طباطبایی، محمدحسین، رساله الولایه
- ۷۴) علامه طباطبایی، محمدحسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم
  - ۷۵) علامه طباطبایی، محمدحسین، بررسیهای اسلامی
    - ۷۶) علامه طباطبایی، محمدحسین، شیعه در اسلام
  - ٧٧) علامه طباطبایی، محمدحسین، انسان از آغاز تا انجام
    - ۷۸) مطهری، مرتضی، مجموعه آثار
    - ۷۹) مطهری، مرتضی، یادداشتهای استاد
    - ۸۰) علامه طهرانی، محمدحسین، معادشناسی
      - (٨١) جوادي آملي، عبدالله، تسنيم
      - ۸۲) جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم
    - ۸۳) جوادی آملی، عبدالله، سرچشمهی اندیشه
    - ۸۴) جوادی آملی، عبدالله، شریعت در آینهی معرفت
      - ۸۵) جوادی آملی، عبدالله، تفسیر انسان به انسان
        - ۸۶) جوادی آملی، عبدالله، توحید در قرآن





- ۸۷) جوادی آملی، عبدالله، معاد در قرآن
- ۸۸) جوادی آملی، عبدالله، معرفتشناسی در قرآن
  - ۸۹) جوادی آملی، عبدالله، اخلاق در قرآن
  - ۹۰) جوادی آملی، عبدالله، فطرت در قرآن
- ۹۱) جوادی آملی، عبدالله، صورت و سیرت انسان در قرآن
- ۹۲) جوادی آملی، عبدالله، حیات حقیقی انسان در قرآن
  - ۹۳) جوادی آملی، عبدالله، اسلام و محیط زیست
- ۹۴) جوادی آملی، عبدالله، منزلت عقل در هندسه معرفت دینی
  - ۹۵) جوادی آملی، عبدالله، ده مقاله پیرامون مبدأ و معاد
    - ۹۶) مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه
    - ۹۷) مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن
    - ۹۸) مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش عقاید
    - ۹۹) مصباح یزدی، محمدتقی، اخلاق در قرآن
    - ۱۰۰) مصباح یزدی، محمدتقی، فلسفهی اخلاق
  - ۱۰۱) فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی، زیر نظر مصباح یزدی
    - ۱۰۲) عبودیت، فلسفه مقدماتی
- ۱۰۳) سوزنچی، حسین، معنا،امکان و راهکارهای تحقق علم دینی
  - ۱۰۴) ابراهیمی دینانی، غلامحسین، ماجرای فکر فلسفی
  - ۱۰۵) سروش، عبدالکریم، درسهایی در فلسفهی علم الاجتماع
    - ۱۰۶) سروش، عبدالكريم، تفرج صنع
- ۱۰۷) ملکیان، مصطفی، راهی به رهایی: جستارهایی در باب عقلانیت و معنویت
  - ۱۰۸) ابن تیمیه، درء تعارض العقل و النقل
  - ۱۰۹) خدا و مسأله شر، قدردان قراملكي، محمدحسن
    - ۱۱۰) پترسون، عقل و اعتقاد دینی
  - ۱۱۱) اصول فلسفه و روش رئالیسم، علامه طباطبایی.
    - ۱۱۲) مجموعه آثار، مرتضى مطهرى.
  - ۱۱۳) معنا، امکان و راهکارهای تحقق علم دینی، دکتر حسین سوزنچی.
  - ۱۱۴) وضعیت علوم انسانی در ایران معاصر، بهاهتمام پژوهشگاه علوم انسانی.
    - ۱۱۵) علوم انسانی بومی دینی، پژوهشگاه علوم انسانی.
    - ۱۱۶) آسیبشناسی علوم انسان در ایران، پژوهشگاه علوم انسانی.
  - ۱۱۷) راهبردهایی برای ارتقاء علوم انسانی در کشور، پژوهشگاه علوم انسانی.
    - ۱۱۸) تولید علم و علوم انسانی، دکتر فیاض.
  - ١١٩) همایش مبانی فلسفی علوم انسانی، مؤسسه پژوهشی امام خمینی علیم
- ۱۲۰) مبانی تربیت اسلامی و برنامه ریزی درسی بر اساس فلسفه ی صدرا، دکتر جمیله علمالهدی.
  - ۱۲۱) نظریهی اسلامی تعلیم و تربیت، دکتر جمیله علمالهدی.





- ۱۲۲) تأملات فلسفی در تعلیم و تربیت، دکتر سعید بهشتی.
  - ۱۲۳) آیین خردورزی، دکتر سعید بهشتی.
  - ۱۲۴) نگاهی دوباره به تربیت اسلامی، دکتر خسرو باقری.
- ۱۲۵) درآمدی بر فلسفهی تعلیم و تربیت جمهوری اسلامی ایران، دکتر خسرو باقری.
  - ۱۲۶) تعلیم و تربیت بصیرتگرا، دکتر علیرضا رحیمی.
- ۱۲۷) بنیان نظری تحول راهبردی در نظام تربیت رسمی و عمومی، علیرضا صادقزاده قمصری.
  - ۱۲۸) برنامهریزی درسی (راهنمای عمل)، دکتر حسن ملکی.
    - ۱۲۹) تفکر سیستمی در اسلام، فریدون وردینژاد.
      - ۱۳۰) تفکر سیستمی، دکتر عباس بازرگان.
        - ۱۳۱) روش تدریس خدا، دکتر سنگری.
      - ۱۳۲) روشهای نوین تدریس، محرم آقازاده.

#### پایان نامه ها

- ١٣٣) بررسي پاسخهايي سازماني به فشارهاي نهادي (موردكاوي: دانشگاه امام صادق ﴿ لِلِّحْ ﴾)، على قاسمي.
- ۱۳۴) بررسی تطبیقی انتظارات دانشجو و انتظارات دانشگاه براساس فلسفهی بازاریابی رابطهای (مورد مطالعه: دانشگاه امام صادق المبینی)، جمال حسینی.
  - ۱۳۵) تبیین الزامات ساختاری دانشگاه امام صادق، به توجه به جهتگیریهای مأموریتی، سیامک طهماسبی.
    - ۱۳۶) تدوین استراتژیهای کلان پژوهشی دانشگاه امام صادق ﴿ لِكُمْ ، مرتضی سلطانی.
- ۱۳۷) روششناسی اجرای مهندسی مجدد فرایندها در دانشگاه امام صادق المای از کید بر فرایندهای آموزشی و پرورشی، صادق بحرینی.
  - ۱۳۸) طراحی مدل ریاضی برنامهریزی نیروی انسانی (دانشجویان) دانشگاه امام صادق ﴿ اِلَّهُ با رویکرد منطق فازی، احمد خدایی.
- ۱۳۹) طراحی الگوی تعالی سازمانهای آموزشی برمبنای مدل EFQM (مورد مطالعه: دانشگاه امام صادق﴿ﷺ)، محمدصادق خیاطیان یزدی.
  - ۱۴۰) طراحی و تدوین استراتژیهای کلان حوزهی آموزش (مورد مطالعه: دانشگاه امام صادق ﴿ لِللِّهِ )، جواد دل پسند.
    - ۱۴۱) نظام آموزشی و بازتولید سرمایهی فرهنگی (مورد مطالعه: دانشگاه امام صادق ﴿ لِكِنَّ ﴾، محمدحسن حسنپور.
- ۱۴۲) واکاوی و فهم تصویر سازمانی (دانشگاه امام صادق ﴿لِلْكِرُ در پرتو عملکرد دانشآموختگان (مورد مطالعه: سازمان صداوسیما)، مهدی قمری.
  - ۱۴۳) تبیین عوامل ایجادکنندهی تفکر نقاد در دانشکدهی مرجع، محسن شیری.
  - ۱۴۴) طراحی مدل دانشکدهی مرجع علمی (مطالعه موردی: دانشکده معارف اسلامی و مدیریت)، کمیل رودی.
    - ۱۴۵) مؤلفههای اصلی الگوی اسلامی ایرانی تربیت اقتصادی، مهدی طغیانی دولتآبادی.
      - ۱۴۶) الگوی تربیت اخلاقی مبتنیبر آموزههای امام سجاد اللی حسین مهدوی منش.
      - ۱۴۷) رویکرد اجتماعی ـ تربیتی شهید مطهری در تفسیر قرآن کریم، اباذر حبیبیان.
- ۱۴۸) طراحی چارچوب مفهومی خطمشیگذاری عمومی مبتنیبر آموزههای اسلامی با تأکید بر خطمشیهای آموزش عالی، مهدی ثنایی.
  - ۱۴۹) الگوی پژوهشی دانشگاه امام صادق اللیلا در جایگاه مرجعیت علمی مبتنی ر مکتب علمی امام صادق اللیلا ، مهدی قضاوی زاده.
- ۱۵۰) اندازه گیری و تحلیل سطح یاد گیری سازمانی در دانشگاهها و مؤسسات آموزش عالی و ارائهی راهکارهای ارتقاء آن در دانشگاه امام صادق اللی علیرض اسلامبولچی.







۱۵۱) بررسی رویکردهای تربیت دینی بهمنظور استخراج رویکرد مبتنیبر سند تحول در دورهی ابتدایی، سید صالح اسدی.

